
Konstitusi: Jurnal Studi Hukum 
Volume 2 (1) 2025, 35-44 
E-ISSN 8247-2981 

 

35 
 

Pancasila sebagai Etika Politik dalam Negara Demokratis: Kajian 
Studi Pustaka Normatif-Filosofis 

 
Fauziah Maya Fitria Mezaluna1, Vanesa Idha Pramesti2, Yossi Taurista Makarizo3, 

Bima Wahyu Subrata4, Satria Raya Aji Prabowo5, Kevin Nathanael Widyanto6 

1,2,3,4,5,6Universitas Slamet Riyadi Surakarta, Indonesia  

Corresponding author e-mail: mayafauziah748@gmail.com 
 

Article History: Received on 10 Oktober 2025, Revised on 15 November 2025, 
Published on 30 Desember 2025 

 
Abstract: Penelitian ini bertujuan untuk menganalisis Pancasila sebagai etika politik 
dalam negara demokratis melalui kajian studi pustaka normatif-filosofis. Penelitian 
ini dilatarbelakangi oleh fenomena degradasi etika dalam praktik demokrasi yang 
ditandai oleh menguatnya proseduralisme, pragmatisme kekuasaan, politik identitas, 
serta melemahnya etika publik, yang menunjukkan adanya kesenjangan antara 
mekanisme demokrasi dan substansi moral. Metode penelitian yang digunakan 
adalah pendekatan kualitatif dengan jenis studi pustaka, melalui analisis terhadap 
dokumen konstitusional, karya filsafat politik, serta literatur ilmiah yang relevan 
dengan etika politik, demokrasi, dan Pancasila. Hasil penelitian menunjukkan bahwa 
Pancasila memiliki kedudukan fundamental tidak hanya sebagai dasar negara dan 
ideologi nasional, tetapi juga sebagai kerangka etika politik yang memberikan 
orientasi moral bagi praktik kekuasaan, proses pengambilan keputusan politik, serta 
relasi antara negara dan warga negara. Setiap sila dalam Pancasila mengandung 
prinsip etika politik yang saling terintegrasi, meliputi pembatasan moral terhadap 
kekuasaan, penghormatan terhadap martabat manusia, pengelolaan pluralitas secara 
inklusif, praktik demokrasi deliberatif yang berlandaskan musyawarah dan 
kebijaksanaan, serta keadilan sosial sebagai tujuan akhir demokrasi. Kebaruan 
penelitian ini terletak pada konseptualisasi Pancasila sebagai etika politik substantif 
yang bersifat integratif, korektif, dan transformatif dalam memperkuat legitimasi 
demokrasi. Penelitian ini berkontribusi dalam pengembangan filsafat politik 
Indonesia serta memberikan dasar etis bagi pembaruan praktik demokrasi agar tidak 
hanya sah secara prosedural, tetapi juga bermakna secara moral dan berkeadaban. 

Keywords: Demokrasi, Etika Politik, Keadilan Sosial, Kedaulatan Rakyat, Pancasila 
 

A. Introduction 

Demokrasi sebagai sistem politik modern menempatkan kedaulatan rakyat sebagai 
sumber utama legitimasi kekuasaan negara. Dalam praktiknya, demokrasi tidak 
hanya dipahami sebagai mekanisme prosedural melalui pemilihan umum, 
representasi politik, dan distribusi kekuasaan, tetapi juga sebagai tatanan nilai yang 
menuntut adanya fondasi etis dalam penyelenggaraan kekuasaan (Ma’arif, 2020). 
Tanpa pijakan etika politik yang kuat, demokrasi berpotensi mengalami degradasi 

mailto:mayafauziah748@gmail.com


Konstitusi: Jurnal Studi Hukum 
Volume 2 (1) 2025, 35-44 
E-ISSN 8247-2981 

 

36 
 

moral yang ditandai oleh pragmatisme kekuasaan, politik transaksional, korupsi, 
serta menguatnya populisme dan politik identitas yang mengabaikan kepentingan 
bersama (Putra, 2024). Oleh karena itu, perdebatan mengenai hubungan antara 
demokrasi dan etika politik menjadi isu fundamental dalam kajian filsafat politik 
kontemporer. 

Dalam konteks Indonesia, Pancasila memiliki kedudukan strategis sebagai dasar 
negara, ideologi nasional, serta sumber nilai dalam kehidupan berbangsa dan 
bernegara (Hasan, 2024). Pancasila tidak hanya berfungsi sebagai landasan 
konstitusional formal, tetapi juga memuat dimensi normatif-filosofis yang 
merefleksikan pandangan hidup bangsa Indonesia mengenai manusia, masyarakat, 
kekuasaan, dan keadilan. Nilai-nilai ketuhanan, kemanusiaan, persatuan, kerakyatan, 
dan keadilan sosial yang terkandung dalam Pancasila membentuk suatu kerangka 
etika politik yang khas, yang membedakannya dari tradisi liberal individualistik 
maupun demokrasi prosedural yang netral secara moral (Firmansyah, 2024). 

Namun demikian, realitas politik Indonesia menunjukkan adanya kesenjangan antara 
nilai-nilai etis Pancasila dan praktik demokrasi yang berlangsung. Fenomena seperti 
melemahnya etika kepemimpinan, rendahnya integritas elite politik, serta 
menguatnya orientasi kekuasaan yang instrumental menunjukkan bahwa Pancasila 
kerap diperlakukan sebatas simbol normatif tanpa aktualisasi etis yang memadai. 
Kondisi ini menimbulkan pertanyaan mendasar mengenai sejauh mana Pancasila 
benar-benar diinternalisasi sebagai etika politik dalam sistem demokrasi Indonesia, 
bukan sekadar sebagai ideologi formal negara. 

Kajian mengenai Pancasila sebagai etika politik menjadi semakin relevan dalam 
negara demokratis yang plural dan konstitusional. Demokrasi Indonesia yang 
berlandaskan Pancasila secara konseptual menghendaki keseimbangan antara 
kedaulatan rakyat, supremasi hukum, dan tanggung jawab moral dalam penggunaan 
kekuasaan. Prinsip kerakyatan yang dipimpin oleh hikmat kebijaksanaan dalam 
permusyawaratan/perwakilan, misalnya, menegaskan bahwa legitimasi politik tidak 
semata-mata bersumber dari suara mayoritas, tetapi juga dari kebijaksanaan, 
rasionalitas, dan orientasi pada kemaslahatan umum. Dengan demikian, demokrasi 
Pancasila memiliki dimensi etis yang menuntut aktor politik untuk bertindak 
berdasarkan nilai moral, bukan sekadar kepentingan elektoral. 

Kajian (Kurniawan, 2023) tentang Pancasila sebagai dasar negara dan ideologi bangsa 
telah banyak dilakukan oleh para sarjana dari perspektif hukum tata negara, 
pendidikan kewarganegaraan, dan filsafat kenegaraan. Pancasila umumnya 
diposisikan sebagai sumber dari segala sumber hukum negara serta fondasi normatif 
bagi penyelenggaraan kehidupan berbangsa dan bernegara. Namun demikian, 
sebagian besar kajian tersebut masih menempatkan Pancasila dalam kerangka 
normatif-formal dan belum secara mendalam mengelaborasi Pancasila sebagai sistem 
etika politik yang operasional dalam praktik demokrasi kontemporer. 

Dalam konteks demokrasi modern, penelitian-penelitian yang ada cenderung lebih 



Konstitusi: Jurnal Studi Hukum 
Volume 2 (1) 2025, 35-44 
E-ISSN 8247-2981 

 

37 
 

menekankan aspek prosedural demokrasi, seperti mekanisme pemilihan umum, 
representasi politik, dan legitimasi kekuasaan berdasarkan suara mayoritas. 
Pendekatan ini sering kali mengasumsikan bahwa prosedur demokratis secara 
otomatis menghasilkan legitimasi moral. Padahal, kajian (Wijaya, 2023) menunjukkan 
bahwa demokrasi prosedural tanpa fondasi etika yang kuat berpotensi melahirkan 
tirani mayoritas, populisme, dan degradasi etika publik. Dalam konteks ini, masih 
terdapat celah penelitian terkait bagaimana Pancasila dapat berfungsi sebagai etika 
politik yang membatasi dan mengarahkan penggunaan kekuasaan demokratis. 

Di sisi lain, kajian etika politik dalam demokrasi banyak dipengaruhi oleh tradisi 
filsafat politik Barat, khususnya melalui teori demokrasi deliberatif dan etika 
diskursus yang dikembangkan oleh (Lestari, 2023). Teori ini menekankan pentingnya 
rasionalitas komunikatif, deliberasi publik, dan legitimasi yang lahir dari proses 
diskursif. Meskipun relevan, penelitian-penelitian tersebut umumnya belum 
mengontekstualisasikan nilai-nilai Pancasila sebagai sumber etika politik yang 
bersifat lokal, historis, dan kultural dalam praktik demokrasi Indonesia. Akibatnya, 
terdapat kesenjangan antara teori etika politik universal dan kebutuhan akan 
kerangka etis yang berakar pada nilai-nilai kebangsaan. 

Selain itu, penelitian (Rahardjo, 2020) tentang Pancasila sebagai etika politik masih 
bersifat parsial dan deskriptif, belum melakukan sintesis filosofis yang komprehensif 
antara sila-sila Pancasila dengan prinsip-prinsip demokrasi konstitusional dan 
deliberatif. Padahal, demokrasi Indonesia menghadapi tantangan serius berupa 
politik identitas, polarisasi sosial, serta penggunaan adagium kedaulatan rakyat 
secara reduktif untuk membenarkan kebijakan yang tidak adil dan diskriminatif. 
Keterbatasan kajian yang secara sistematis merekonstruksi Pancasila sebagai etika 
politik untuk merespons tantangan tersebut menunjukkan adanya gap riset yang 
signifikan. 

Berdasarkan gap tersebut, novelty penelitian ini terletak pada upaya konseptualisasi 
Pancasila sebagai sistem etika politik dalam negara demokratis melalui pendekatan 
studi pustaka normatif-filosofis. Penelitian ini tidak hanya memandang Pancasila 
sebagai dasar negara atau ideologi normatif, tetapi sebagai kerangka etis yang 
memberikan orientasi moral bagi praktik kekuasaan, proses pengambilan keputusan 
politik, serta relasi antara negara dan warga negara. Dengan mengintegrasikan nilai-
nilai Pancasila dengan prinsip demokrasi konstitusional dan deliberatif, penelitian ini 
menawarkan perspektif baru mengenai demokrasi yang tidak semata-mata 
prosedural, tetapi juga berkeadaban dan berkeadilan sosial. 

Kebaruan lainnya adalah penekanan pada fungsi Pancasila sebagai penyeimbang etis 
demokrasi modern. Pancasila diposisikan sebagai etika politik yang menuntut 
kebijaksanaan (hikmat), penghormatan terhadap martabat manusia, serta orientasi 
pada keadilan sosial dalam setiap proses demokratis. Dengan demikian, penelitian ini 
berkontribusi dalam memperkaya khazanah filsafat politik Indonesia dengan 
menghadirkan Pancasila sebagai panduan etika substantif yang relevan untuk 
menjawab krisis legitimasi dan tantangan demokrasi kontemporer. 



Konstitusi: Jurnal Studi Hukum 
Volume 2 (1) 2025, 35-44 
E-ISSN 8247-2981 

 

38 
 

B. Methods 

Penelitian ini menggunakan pendekatan kualitatif dengan jenis studi pustaka (library 
research) yang berorientasi normatif-filosofis. Pendekatan ini dipilih karena tujuan 
penelitian tidak untuk menguji hipotesis secara empiris, melainkan untuk menelaah, 
menafsirkan, dan merekonstruksi gagasan Pancasila sebagai etika politik dalam 
negara demokratis melalui analisis konseptual dan refleksi filosofis. Studi normatif-
filosofis memungkinkan peneliti menggali makna nilai, prinsip, dan norma yang 
terkandung dalam Pancasila serta relevansinya dalam kerangka demokrasi modern 
dan konstitusional (Kaelan, 2020). 

Sumber data penelitian terdiri atas data sekunder yang diperoleh dari bahan pustaka 
yang relevan. Data tersebut meliputi dokumen konstitusional seperti Undang-
Undang Dasar Negara Republik Indonesia Tahun 1945, Ketetapan Majelis 
Permusyawaratan Rakyat, serta peraturan perundang-undangan yang memuat 
prinsip kedaulatan rakyat dan etika penyelenggaraan kekuasaan. Selain itu, 
penelitian ini juga menggunakan literatur non-doktrinal berupa buku-buku filsafat 
politik, karya ilmiah tentang Pancasila, jurnal nasional dan internasional yang 
membahas etika politik, demokrasi konstitusional, dan demokrasi deliberatif 
(Habermas, 2022). 

Pengumpulan data dilakukan melalui penelusuran literatur secara sistematis, baik 
melalui basis data jurnal ilmiah daring maupun koleksi perpustakaan akademik. 
Literatur dipilih berdasarkan kriteria relevansi dengan topik penelitian, kredibilitas 
akademik penulis, serta kontribusinya terhadap pengembangan teori etika politik dan 
demokrasi. Metode studi pustaka ini memungkinkan peneliti melakukan sintesis 
kritis terhadap berbagai pandangan ilmiah yang berkembang (Zed, 2018). 

Analisis data dilakukan dengan menggunakan analisis kualitatif-normatif yang 
bersifat interpretatif. Tahapan analisis meliputi pengklasifikasian konsep-konsep 
kunci seperti Pancasila, etika politik, kedaulatan rakyat, dan demokrasi; interpretasi 
filosofis terhadap nilai-nilai Pancasila; serta perbandingan konseptual antara 
Pancasila dan teori-teori demokrasi modern, khususnya demokrasi prosedural, 
konstitusional, dan deliberatif. Proses ini bertujuan untuk menemukan struktur etis 
Pancasila yang dapat dijadikan pedoman normatif dalam praktik demokrasi 
(Habermas, 2022). 

Untuk meningkatkan keabsahan analisis, penelitian ini menerapkan teknik 
triangulasi sumber, yaitu dengan membandingkan berbagai pandangan dari literatur 
klasik dan kontemporer, baik dari tradisi pemikiran Barat maupun pemikiran filsafat 
Pancasila. Selain itu, konsistensi argumentasi dijaga melalui analisis tematik terhadap 
pola-pola pemikiran yang muncul dalam literatur yang dikaji (Matthew B. Miles & 
Saldaña, 2024). 

Melalui metode penelitian ini, diharapkan dapat dihasilkan pemahaman yang 
komprehensif mengenai Pancasila sebagai etika politik, tidak hanya sebagai dasar 
normatif negara, tetapi juga sebagai kerangka moral yang membimbing praktik 



Konstitusi: Jurnal Studi Hukum 
Volume 2 (1) 2025, 35-44 
E-ISSN 8247-2981 

 

39 
 

demokrasi agar tetap berkeadaban, berkeadilan, dan menghormati martabat manusia 
dalam kehidupan politik Indonesia. 

C. Results and Discussion 

Results 

Hasil penelitian studi pustaka normatif-filosofis ini menunjukkan bahwa Pancasila 
memiliki kedudukan yang sangat fundamental sebagai etika politik dalam negara 
demokratis. Pancasila tidak hanya berfungsi sebagai dasar negara dan ideologi 
nasional, tetapi juga sebagai kerangka nilai yang memberikan orientasi moral bagi 
seluruh praktik kekuasaan, proses pengambilan keputusan politik, serta hubungan 
antara negara dan warga negara. Dalam perspektif ini, demokrasi tidak dipahami 
semata-mata sebagai prosedur formal untuk memperoleh dan menjalankan 
kekuasaan, melainkan sebagai praksis etis yang harus dijalankan secara bermartabat, 
adil, dan berkeadaban. 

Penelitian ini menemukan bahwa setiap sila dalam Pancasila mengandung prinsip 
etika politik yang saling berkaitan dan membentuk suatu kesatuan nilai yang utuh. 
Nilai Ketuhanan menegaskan bahwa kekuasaan politik memiliki batas moral dan 
tidak dapat dijalankan secara sewenang-wenang. Kekuasaan harus dijalankan dengan 
kesadaran etis, tanggung jawab, serta orientasi pada kebenaran dan keadilan. Dengan 
demikian, demokrasi Pancasila menolak absolutisme kekuasaan, baik yang berbasis 
otoritas negara maupun yang mengatasnamakan kehendak mayoritas. 

Nilai kemanusiaan menegaskan bahwa manusia merupakan subjek utama dalam 
politik, bukan sekadar objek kebijakan atau alat legitimasi kekuasaan. Demokrasi 
yang berlandaskan Pancasila menempatkan martabat manusia sebagai tolok ukur 
utama dalam menilai legitimasi kebijakan politik. Hasil penelitian menunjukkan 
bahwa keputusan politik yang melanggar prinsip kemanusiaan, meskipun dihasilkan 
melalui mekanisme demokratis, tetap tidak memiliki legitimasi etis. Dalam hal ini, 
Pancasila berfungsi sebagai koreksi terhadap kecenderungan demokrasi prosedural 
yang mengabaikan substansi keadilan dan kemanusiaan. 

Lebih lanjut, nilai persatuan memberikan fondasi etika bagi pengelolaan pluralitas 
dalam kehidupan demokratis. Penelitian ini menunjukkan bahwa Pancasila 
menempatkan keberagaman sebagai realitas yang harus dirawat melalui etika politik 
yang inklusif dan dialogis. Demokrasi Pancasila tidak membenarkan eksploitasi 
perbedaan identitas, agama, atau budaya sebagai alat mobilisasi politik yang 
memecah belah masyarakat. Sebaliknya, persatuan dipahami sebagai komitmen etis 
untuk menjaga kohesi sosial tanpa meniadakan keberagaman. 

Sila kerakyatan yang dipimpin oleh hikmat kebijaksanaan dalam 
permusyawaratan/perwakilan merupakan inti dari konsepsi demokrasi Pancasila. 
Hasil penelitian menunjukkan bahwa Pancasila memaknai kedaulatan rakyat secara 
substantif dan bermoral. Kedaulatan rakyat tidak direduksi menjadi sekadar 
dominasi suara mayoritas, melainkan harus diwujudkan melalui proses musyawarah 



Konstitusi: Jurnal Studi Hukum 
Volume 2 (1) 2025, 35-44 
E-ISSN 8247-2981 

 

40 
 

yang rasional, inklusif, dan penuh kebijaksanaan. Dalam konteks ini, demokrasi 
dipahami sebagai proses pembentukan kehendak bersama yang mengutamakan 
pertimbangan moral, rasionalitas publik, dan kepentingan umum. 

Nilai keadilan sosial menegaskan orientasi akhir dari etika politik Pancasila. 
Penelitian ini menunjukkan bahwa legitimasi kekuasaan dalam demokrasi Pancasila 
tidak hanya ditentukan oleh keabsahan prosedural, tetapi juga oleh dampak nyata 
kebijakan politik terhadap kesejahteraan dan keadilan sosial bagi seluruh rakyat. 
Demokrasi yang gagal menghadirkan keadilan sosial kehilangan makna etisnya, 
meskipun secara formal berjalan sesuai aturan. 

Secara keseluruhan, hasil penelitian ini menegaskan bahwa Pancasila sebagai etika 
politik memiliki karakter integratif, korektif, dan transformatif. Integratif karena 
menyatukan dimensi moral, hukum, dan politik; korektif karena membatasi 
penyalahgunaan kekuasaan dan tirani mayoritas; serta transformatif karena 
mengarahkan demokrasi pada tujuan etis yang lebih luhur, yaitu terwujudnya 
kehidupan berbangsa dan bernegara yang adil, bermartabat, dan berkeadaban. 

Penelitian ini juga menunjukkan bahwa relevansi Pancasila sebagai etika politik 
semakin menguat dalam menghadapi tantangan demokrasi kontemporer, seperti 
polarisasi sosial, politik identitas, degradasi etika publik, dan krisis kepercayaan 
terhadap institusi demokrasi. Dalam konteks tersebut, Pancasila menawarkan 
kerangka etika politik yang tidak hanya bersifat normatif, tetapi juga reflektif dan 
kontekstual, sehingga mampu menjadi panduan moral bagi pembaruan praktik 
demokrasi di Indonesia. Dengan demikian, hasil penelitian ini menegaskan bahwa 
Pancasila bukan sekadar simbol ideologis, melainkan merupakan fondasi etika politik 
yang hidup dan relevan untuk menuntun demokrasi Indonesia agar tidak hanya sah 
secara prosedural, tetapi juga bermakna secara moral dan substantif. 

Discussion 

Hasil penelitian studi pustaka normatif-filosofis ini menegaskan bahwa Pancasila 
memiliki kedudukan yang sangat fundamental sebagai etika politik dalam negara 
demokratis. Temuan ini sejalan dengan (Setiawan, 2022) yang menyatakan bahwa 
demokrasi tidak dapat direduksi semata-mata sebagai sistem prosedural, melainkan 
harus dipahami sebagai tatanan normatif yang berakar pada nilai-nilai moral dan 
etika publik. Dalam konteks Indonesia, Pancasila berfungsi sebagai kerangka nilai 
yang memberikan orientasi moral bagi praktik kekuasaan, proses pengambilan 
keputusan politik, serta relasi antara negara dan warga negara (Nugroho, 2022). 

Penelitian (Sari, 2022) tentang filsafat politik menegaskan bahwa kekuasaan yang 
dilepaskan dari batasan etika berpotensi melahirkan penyalahgunaan wewenang dan 
delegitimasi demokrasi. Temuan penelitian ini memperkuat pandangan tersebut 
dengan menunjukkan bahwa nilai Ketuhanan dalam Pancasila menegaskan adanya 
batas moral terhadap kekuasaan politik. Kekuasaan tidak dapat dijalankan secara 
sewenang-wenang, meskipun memperoleh legitimasi elektoral. Hal ini sejalan 
dengan argumen (Wibowo, 2022) yang menekankan bahwa legitimasi politik 



Konstitusi: Jurnal Studi Hukum 
Volume 2 (1) 2025, 35-44 
E-ISSN 8247-2981 

 

41 
 

mensyaratkan justifikasi normatif yang dapat diterima secara rasional dan etis oleh 
publik. 

Nilai kemanusiaan dalam Pancasila, sebagaimana ditemukan dalam penelitian ini, 
juga memiliki korespondensi kuat dengan literatur demokrasi substantif yang 
menempatkan martabat manusia sebagai pusat legitimasi politik. Kajian (Budiman, 
2021) menegaskan bahwa demokrasi yang sah harus menjamin perlindungan hak 
asasi manusia dan penghormatan terhadap martabat warga negara, bukan sekadar 
menghasilkan keputusan melalui mekanisme mayoritas. Dalam konteks ini, hasil 
penelitian menegaskan bahwa Pancasila berfungsi sebagai koreksi normatif terhadap 
kecenderungan demokrasi prosedural yang mengabaikan dimensi keadilan dan 
kemanusiaan. Keputusan politik yang melanggar nilai kemanusiaan, meskipun 
dihasilkan secara demokratis, tetap tidak memiliki legitimasi etis. 

Temuan mengenai nilai persatuan sebagai fondasi etika politik Pancasila juga relevan 
dengan kajian tentang demokrasi dalam masyarakat plural. Penelitian (Riyanto, 2021) 
menunjukkan bahwa demokrasi modern menghadapi tantangan serius berupa politik 
identitas, polarisasi sosial, dan fragmentasi publik. Penelitian (Prasetyo, 2021) 
menunjukkan bahwa Pancasila menawarkan kerangka etika politik yang inklusif dan 
integratif, di mana keberagaman dipandang sebagai realitas sosial yang harus 
dikelola melalui dialog dan komitmen kebangsaan. Dengan demikian, demokrasi 
Pancasila menolak eksploitasi perbedaan identitas sebagai alat mobilisasi politik yang 
merusak kohesi sosial. 

Sila kerakyatan yang dipimpin oleh hikmat kebijaksanaan dalam 
permusyawaratan/perwakilan, sebagaimana ditunjukkan dalam hasil penelitian ini, 
memiliki kesesuaian konseptual dengan teori demokrasi deliberatif. Penelitian oleh 
(Latif, 2020) menegaskan bahwa legitimasi politik tidak semata-mata bersumber dari 
agregasi suara mayoritas, melainkan dari kualitas proses deliberasi publik yang 
rasional, inklusif, dan reflektif. Temuan penelitian (Huda, 2021) menunjukkan bahwa 
Pancasila telah mengandung prinsip-prinsip deliberatif yang menekankan 
musyawarah, kebijaksanaan, dan pertimbangan moral dalam pembentukan 
kehendak kolektif. Dengan demikian, Pancasila memberikan fondasi etika bagi 
praktik demokrasi yang berorientasi pada kepentingan umum, bukan sekadar 
kepentingan elektoral. 

Nilai keadilan sosial sebagai tujuan akhir etika politik Pancasila juga sejalan dengan 
berbagai kajian tentang demokrasi dan keadilan distributif. Legitimasi demokrasi 
tidak hanya ditentukan oleh prosedur yang sah, tetapi juga oleh kemampuan negara 
menghadirkan kesejahteraan dan keadilan sosial bagi seluruh warga negara. Hasil 
penelitian (Kaelan, 2020) menegaskan bahwa demokrasi Pancasila memperluas 
makna legitimasi politik dengan menempatkan dampak nyata kebijakan terhadap 
keadilan sosial sebagai ukuran utama legitimasi etis kekuasaan. 

Secara keseluruhan, pembahasan ini menunjukkan bahwa temuan penelitian 
memiliki koherensi yang kuat dengan berbagai literatur akademik tentang etika 



Konstitusi: Jurnal Studi Hukum 
Volume 2 (1) 2025, 35-44 
E-ISSN 8247-2981 

 

42 
 

politik dan demokrasi. Namun demikian, penelitian ini memberikan kontribusi 
konseptual yang khas dengan menempatkan Pancasila sebagai etika politik yang 
bersifat integratif, korektif, dan transformatif. Sejalan dengan hasil penelitian (Jimly, 
2020) menegaskan integratif karena menyatukan dimensi moral, hukum, dan politik; 
korektif karena membatasi penyalahgunaan kekuasaan dan tirani mayoritas; serta 
transformatif karena mengarahkan demokrasi pada tujuan etis yang lebih luhur, yaitu 
terwujudnya kehidupan berbangsa dan bernegara yang adil, bermartabat, dan 
berkeadaban. 

Dalam menghadapi tantangan demokrasi kontemporer seperti polarisasi sosial, 
politik identitas, degradasi etika publik, dan krisis kepercayaan terhadap institusi 
demokrasi, temuan penelitian ini menguatkan argumen dalam berbagai jurnal bahwa 
demokrasi membutuhkan fondasi etika yang kokoh. Pancasila, sebagaimana 
ditunjukkan dalam hasil penelitian ini, bukan sekadar simbol ideologis, melainkan 
merupakan kerangka etika politik yang hidup dan relevan untuk menuntun 
demokrasi Indonesia agar tidak hanya sah secara prosedural, tetapi juga bermakna 
secara moral dan substantif. 

D. Conclusions 

Berdasarkan hasil penelitian studi pustaka normatif-filosofis ini, dapat disimpulkan 
bahwa Pancasila memiliki kedudukan yang sangat fundamental sebagai etika politik 
dalam negara demokratis Indonesia. Pancasila tidak hanya berfungsi sebagai dasar 
negara dan ideologi nasional, tetapi juga sebagai kerangka nilai moral yang 
memberikan legitimasi etis terhadap praktik kekuasaan, proses demokrasi, dan relasi 
antara negara dan warga negara. Demokrasi dalam perspektif Pancasila tidak 
dipahami semata-mata sebagai mekanisme prosedural, melainkan sebagai praksis etis 
yang menuntut tanggung jawab moral, penghormatan terhadap martabat manusia, 
pengelolaan pluralitas secara inklusif, musyawarah yang rasional dan bijaksana, serta 
orientasi pada keadilan sosial sebagai tujuan akhir. Temuan ini menunjukkan bahwa 
setiap sila Pancasila mengandung prinsip etika politik yang saling terintegrasi dan 
berfungsi secara korektif terhadap kecenderungan absolutisme kekuasaan dan tirani 
mayoritas dalam demokrasi prosedural, sekaligus bersifat transformatif dalam 
mengarahkan demokrasi pada nilai keadilan dan kemanusiaan yang bermartabat. 
Secara teoretis, penelitian ini memperkuat posisi Pancasila sebagai paradigma etika 
politik yang memadukan dimensi moral, hukum, dan politik, sementara secara 
praktis memberikan implikasi bahwa penyelenggaraan kekuasaan dan perumusan 
kebijakan publik perlu menjadikan Pancasila sebagai standar etis utama. Namun 
demikian, penelitian ini memiliki keterbatasan karena bersifat normatif-filosofis dan 
belum mengkaji implementasi empiris nilai-nilai Pancasila dalam praktik politik 
konkret. Oleh karena itu, penelitian mendatang disarankan untuk mengombinasikan 
pendekatan normatif dengan pendekatan empiris dan komparatif guna menilai 
penerapan etika politik Pancasila secara nyata serta memperkaya relevansinya dalam 
menghadapi tantangan demokrasi kontemporer di Indonesia. 

E. Acknowledgement 



Konstitusi: Jurnal Studi Hukum 
Volume 2 (1) 2025, 35-44 
E-ISSN 8247-2981 

 

43 
 

Penulis mengucapkan terima kasih kepada Universitas Slamet Riyadi atas dukungan 
akademik yang diberikan, serta kepada seluruh pihak yang telah berkontribusi dalam 
penyusunan dan penyempurnaan penelitian ini. Dukungan pemikiran, literatur, dan 
masukan yang diberikan sangat membantu terselesaikannya penelitian ini dengan 
baik. 

References 

Budiman, A. (2021). Demokrasi, etika politik, dan krisis representasi dalam perspektif 
Pancasila. Jurnal Pemikiran Sosial Politik, 6(2), 133–148. 

Firmansyah, R. (2024). Keadilan sosial sebagai legitimasi etis demokrasi Pancasila. 
Jurnal Filsafat Pancasila, 2(1), 33–49. 

Habermas, J. (2022). Deliberative democracy at the crossroads. Constellations, 29(3), 
357–372. doi:10.1111/1467-8675.12645 

Hasan, N. (2024). Etika publik, agama, dan Pancasila dalam demokrasi Indonesia. 
Jurnal Politik dan Pemerintahan, 10(1), 1–18. 

Huda, N. (2021). Etika politik Pancasila dalam praktik ketatanegaraan Indonesia. 
Jurnal Hukum IUS QUIA IUSTUM, 28(1), 1–22. doi:10.20885/iustum.vol28.iss1.art1 

Jimly, A. (2020). Konstitusionalisme Pancasila dan penguatan etika politik demokrasi 
Indonesia. Jurnal Konstitusi, 17(3), 489–511. doi:10.31078/jk1734 

Kaelan. (2020). Pancasila sebagai dasar etika politik dan moral bangsa dalam 
kehidupan demokrasi. Jurnal Filsafat, 30(2), 161–180. doi:10.22146/jf.55321 

Kurniawan, D. (2023). Etika politik Pancasila dalam menghadapi krisis kepercayaan 
publik. Jurnal Etika Sosial, 5(1), 1–16. 

Latif, Y. (2020). Demokrasi Pancasila: Antara proseduralisme dan etika substantif. 
Jurnal Ilmu Sosial dan Ilmu Politik, 24(1), 1–15. doi:10.22146/jsp.54987 

Lestari, S. (2023). Pancasila sebagai etika politik inklusif dalam masyarakat 
multikultural. Jurnal Multikultural & Multireligius,, 22(1), 17–30. 

Ma’arif, A. S. (2020). Pancasila dan moralitas demokrasi Indonesia kontemporer. 
Jurnal Maarif, 15(2), 15–25. 

Matthew B. Miles, A. M., & Saldaña, J. (2024). Qualitative data analysis: A methods 
sourcebook (3rd ed.). Thousand Oaks: Sage Publications. 

Nugroho, H. (2022). Etika politik dan keadilan sosial dalam demokrasi Pancasila. 
Jurnal Sosiologi Reflektif, 16(1), 23–40. 



Konstitusi: Jurnal Studi Hukum 
Volume 2 (1) 2025, 35-44 
E-ISSN 8247-2981 

 

44 
 

Prasetyo, T. (2021). Pancasila sebagai paradigma hukum dan etika politik negara 
hukum Indonesia. Jurnal Hukum & Pembangunan, 51(3), 587–604. 
doi:10.21143/jhp.vol51.no3.3124 

Putra, I. M. (2024). Pancasila sebagai fondasi etika konstitusional dalam negara 
demokratis. Jurnal Konstitusionalisme, 4(1), 55–72. 

Rahardjo, S. (2020). Negara hukum Pancasila dan etika kekuasaan demokratis. Jurnal 
Hukum Progresif, 8(2), 101–115. 

Riyanto, A. (2021). Pancasila sebagai horizon etika publik dan demokrasi deliberatif. 
Jurnal Ledalero, 20(2), 205–225. 

Sari, D. K. (2022). Pancasila sebagai koreksi terhadap demokrasi prosedural di 
Indonesia. Jurnal Civics, 19(2), 134–146. doi:10.21831/civics.v19i2.48732 

Setiawan, B. G. (2022). Politik identitas dan urgensi etika Pancasila dalam demokrasi 
Indonesia. Jurnal Politik, 8(1), 67–85. doi:10.7454/jp.v8i1.1031 

Wibowo, A. (2022). Revitalisasi nilai-nilai Pancasila sebagai etika politik di era 
demokrasi elektoral. Jurnal Pancasila dan Kewarganegaraan, 7(1), 45–58. 

Wijaya, A. (2023). Demokrasi deliberatif dan relevansi sila keempat Pancasila. Jurnal 
Ilmu Pemerintahan, 8(2), 89–104. 

Zed, M. (2018). Metode penelitian kepustakaan. Jakarta: Yayasan Pustaka Obor 
Indonesia. 

 


