
Inklusi: Jurnal Pendidikan Islam dan filsafat 
Volume 2(1) 2025, 24-33 
E-ISSN 4110-4150 

 

24 
 

Kemajuan Dan Kemunduran Filsafat Dan Sains Dalam Peradaban 
Islam: Analisis Efistimologis Dan Sosio-Politik 

 
Irfan Mansyur Simamora 

Universitas Islam Negeri Sumatera Utara, Indonesia 

Corresponding author e-mail: imansyur732@gmail.com  
 

Article History: Received on 10 Oktober 2025, Revised on 15 November 2025, 
Published on 31 Desember 2025 

 
Abstract: Penelitian ini bertujuan untuk menganalisis dinamika kemajuan dan 

kemunduran filsafat serta sains dalam peradaban Islam melalui pendekatan 

epistemologis dan sosio-politik yang integratif. Penelitian ini menggunakan 

pendekatan kualitatif dengan metode studi kepustakaan (library research), yang 

dipadukan dengan analisis historis-filosofis dan analisis sosio-politik. Sumber data 

meliputi karya-karya klasik filsafat dan sains Islam serta literatur ilmiah kontemporer 

yang relevan. Hasil penelitian menunjukkan bahwa kemajuan filsafat dan sains pada 

masa klasik Islam ditopang oleh epistemologi integratif yang memadukan akal, 

wahyu, dan pengalaman empiris, serta diperkuat oleh patronase negara dan 

keberadaan institusi keilmuan yang kondusif. Sebaliknya, kemunduran tradisi 

keilmuan Islam dipengaruhi oleh pergeseran menuju epistemologi normatif-

dogmatis, marginalisasi filsafat dalam institusi pendidikan formal, serta instabilitas 

sosio-politik yang melemahkan dukungan struktural terhadap kegiatan ilmiah. 

Kebaruan penelitian ini terletak pada perumusan kerangka analisis yang 

mengintegrasikan dimensi epistemologis dan sosio-politik secara simultan dalam 

membaca dinamika filsafat dan sains dalam peradaban Islam. Penelitian ini 

memberikan kontribusi konseptual bagi pengembangan paradigma keilmuan Islam 

yang lebih kritis, terbuka, dan relevan dalam menghadapi tantangan dunia modern 

dan kontemporer. 

Keywords: Epistemologi, Filsafat Islam, Peradaban Islam, Sains Islam, Sosio-Politik 

A. Introduction 

Peradaban Islam merupakan salah satu peradaban dunia yang memiliki kontribusi 
besar dalam perkembangan filsafat dan sains. Sejak abad ke-8 hingga abad ke-13 M, 
dunia Islam tampil sebagai pusat intelektual global yang melahirkan beragam 
pemikir dan ilmuwan terkemuka dalam berbagai disiplin ilmu (Alatas, 2021). Pada 
periode ini, filsafat dan sains berkembang secara dinamis melalui integrasi antara 
wahyu, rasio, dan pengalaman empiris, yang membentuk suatu paradigma keilmuan 
khas Islam. Tradisi penerjemahan dan pengembangan ilmu pengetahuan dari 
berbagai peradaban Yunani, Persia, dan India tidak hanya memperkaya khazanah 

mailto:imansyur732@gmail.com


Inklusi: Jurnal Pendidikan Islam dan filsafat 
Volume 2(1) 2025, 24-33 
E-ISSN 4110-4150 

 

25 
 

intelektual Islam, tetapi juga mendorong lahirnya inovasi-inovasi konseptual dan 
metodologis yang berpengaruh luas terhadap perkembangan ilmu pengetahuan 
dunia (Rosenthal, 2025). 

Kemajuan filsafat dan sains dalam peradaban Islam tidak terlepas dari landasan 
epistemologis yang relatif terbuka dan inklusif. Pengetahuan dipahami sebagai hasil 
dialog antara akal dan wahyu, yang memungkinkan berkembangnya tradisi berpikir 
kritis sekaligus spiritual (Nasr, 2023). Dalam konteks ini, filsafat tidak dipandang 
sebagai ancaman terhadap agama, melainkan sebagai sarana rasional untuk 
memahami realitas, baik alamiah maupun metafisis. Selain itu, kondisi sosio-politik 
pada masa kejayaan Islam, khususnya di bawah pemerintahan Dinasti Abbasiyah, 
menyediakan ruang yang kondusif bagi aktivitas keilmuan melalui dukungan 
institusional, patronase negara, serta kebebasan relatif dalam diskursus intelektual. 
Sinergi antara struktur kekuasaan dan komunitas ilmiah inilah yang mendorong 
pesatnya perkembangan sains dan filsafat dalam peradaban Islam (Arjomand, 2024). 

Namun demikian, perkembangan tersebut mengalami perubahan signifikan pada 
periode-periode selanjutnya. Tradisi filsafat dan sains dalam dunia Islam tidak 
berkembang secara linear, melainkan mengalami stagnasi dan kemunduran di 
berbagai wilayah. Dari perspektif epistemologis, menguatnya pendekatan tekstual-
normatif yang cenderung meminggirkan rasionalitas kritis berimplikasi pada 
menyempitnya ruang ijtihad dan kreativitas intelektual (Griffel, 2024). Ketegangan 
antara rasionalisme filosofis dan ortodoksi keagamaan dalam beberapa konteks 
berujung pada delegitimasi filsafat dan sains rasional, yang kemudian dipersepsikan 
sebagai asing atau bahkan berbahaya bagi kemurnian ajaran agama. 

Di sisi lain, faktor sosio-politik turut berperan besar dalam proses kemunduran 
tersebut. Fragmentasi kekuasaan, konflik internal berkepanjangan, melemahnya 
stabilitas politik, serta invasi eksternal menyebabkan runtuhnya institusi-institusi 
keilmuan yang sebelumnya menjadi pusat produksi pengetahuan. Dukungan negara 
terhadap kegiatan ilmiah semakin berkurang, sementara orientasi kekuasaan lebih 
diarahkan pada stabilitas politik jangka pendek daripada pengembangan intelektual 
jangka panjang (Berkey, 2023). Kondisi ini mempersempit ruang dialog ilmiah dan 
menghambat regenerasi tradisi filsafat dan sains dalam masyarakat Islam. 

Oleh karena itu, kemajuan dan kemunduran filsafat dan sains dalam peradaban Islam 
tidak dapat dipahami secara simplistik sebagai persoalan keilmuan semata, 
melainkan sebagai hasil interaksi kompleks antara paradigma epistemologi dan 
konteks sosio-politik yang melingkupinya. Analisis epistemologis diperlukan untuk 
menelusuri perubahan cara pandang terhadap sumber, metode, dan validitas 
pengetahuan, sementara analisis sosio-politik penting untuk memahami bagaimana 
struktur kekuasaan, ideologi, dan kebijakan publik memengaruhi dinamika 
keilmuan. Dengan pendekatan ini, kajian terhadap sejarah filsafat dan sains dalam 
peradaban Islam tidak hanya bersifat deskriptif-historis, tetapi juga reflektif-kritis, 
sehingga mampu memberikan kontribusi konseptual bagi upaya revitalisasi tradisi 
keilmuan Islam dalam menghadapi tantangan dunia modern dan kontemporer. 



Inklusi: Jurnal Pendidikan Islam dan filsafat 
Volume 2(1) 2025, 24-33 
E-ISSN 4110-4150 

 

26 
 

Kajian mengenai kemajuan dan kemunduran filsafat dan sains dalam peradaban 
Islam telah menjadi perhatian banyak sarjana, baik dari kalangan Muslim maupun 
Barat. Penelitian oleh (Hassan, 2021)klasik menempatkan fenomena tersebut dalam 
kerangka sejarah intelektual dengan menekankan masa kejayaan Islam klasik sebagai 
periode “emas” yang kemudian diikuti oleh fase stagnasi dan kemunduran. 
Pendekatan ini berhasil memetakan kontribusi ilmuwan Muslim terhadap 
perkembangan sains global, namun cenderung bersifat deskriptif-historis dan kurang 
menggali dinamika epistemologis yang mendasari perubahan tersebut. 

Di sisi lain, kajian (Makdisi, 2023) epistemologis dalam tradisi Islam banyak 
difokuskan pada relasi antara wahyu dan akal, khususnya dalam perdebatan antara 
rasionalisme filosofis dan ortodoksi keagamaan. Tokoh-tokoh seperti Al-Ghazālī dan 
Ibn Rushd sering dijadikan representasi dari ketegangan epistemologis tersebut. 
Namun, kajian semacam ini umumnya berhenti pada analisis pemikiran tokoh dan 
perdebatan teoretis, tanpa mengaitkannya secara sistematis dengan konteks sosio-
politik yang memengaruhi penerimaan, penolakan, atau marginalisasi filsafat dan 
sains dalam masyarakat Islam. Akibatnya, perubahan epistemologi keilmuan Islam 
sering dipahami sebagai persoalan teologis atau filosofis yang berdiri sendiri. 

Berdasarkan kondisi tersebut, terdapat gap riset yang signifikan, yakni minimnya 
kajian yang mengintegrasikan perspektif epistemologis dan sosio-politik secara 
simultan dalam menjelaskan kemajuan dan kemunduran filsafat dan sains dalam 
peradaban Islam. Padahal, sebagaimana ditegaskan oleh penelitian sebelumnya, 
epistemologi keilmuan tidak pernah netral, melainkan selalu dibentuk oleh konteks 
historis, ideologis, dan relasi kekuasaan. Ketika struktur politik berubah dan otoritas 
keagamaan menguat secara normatif, orientasi epistemologis umat Islam terhadap 
ilmu pengetahuan pun mengalami pergeseran, dari yang bersifat terbuka dan 
integratif menuju defensif dan tekstual. 

Kebaruan (novelty) penelitian ini terletak pada upaya merumuskan kerangka analisis 
integratif yang memadukan epistemologi dan sosio-politik dalam membaca dinamika 
filsafat dan sains dalam peradaban Islam. Penelitian ini tidak hanya menelusuri 
perubahan cara memperoleh dan memvalidasi pengetahuan, tetapi juga menganalisis 
bagaimana relasi kuasa, kebijakan negara, dan ideologi dominan berperan dalam 
membentuk arah perkembangan keilmuan. Dengan pendekatan ini, kemajuan dan 
kemunduran filsafat dan sains dipahami sebagai proses dialektis antara struktur 
pengetahuan dan struktur kekuasaan, bukan sebagai fenomena yang terpisah. 

B. Methods 

Penelitian ini menggunakan pendekatan kualitatif dengan jenis penelitian 
kepustakaan (library research), karena fokus kajian diarahkan pada analisis gagasan, 
paradigma, dan dinamika historis filsafat serta sains dalam peradaban Islam. 
Pendekatan kualitatif dipilih untuk memungkinkan pemahaman yang mendalam 
terhadap makna, struktur epistemologis, dan konteks sosial-politik yang melingkupi 
perkembangan keilmuan Islam, yang tidak dapat diukur secara kuantitatif (Creswell, 
2024). 



Inklusi: Jurnal Pendidikan Islam dan filsafat 
Volume 2(1) 2025, 24-33 
E-ISSN 4110-4150 

 

27 
 

Secara metodologis, penelitian ini bersifat historis-filosofis dengan mengintegrasikan 
analisis epistemologis dan sosio-politik. Pendekatan historis digunakan untuk 
merekonstruksi perkembangan filsafat dan sains dalam lintasan sejarah peradaban 
Islam, mulai dari masa klasik hingga periode kemunduran, dengan memperhatikan 
konteks sosial, politik, dan budaya yang melatarbelakanginya. Pendekatan filosofis 
digunakan untuk menelaah asumsi-asumsi dasar tentang sumber, metode, dan 
validitas pengetahuan dalam tradisi Islam, khususnya relasi antara wahyu (naql), akal 
(‘aql), dan pengalaman empiris (Matthew, Michael, & Johnny, 2024). 

Analisis epistemologis difokuskan pada perubahan paradigma keilmuan dalam 
peradaban Islam, termasuk pergeseran dari epistemologi yang bersifat integratif dan 
terbuka menuju epistemologi yang lebih normatif dan defensif. Analisis ini merujuk 
pada pemikiran para filsuf dan ulama Muslim, seperti Al-Kindī, Al-Fārābī, Ibn Sīnā, 
Al-Ghazālī, dan Ibn Rushd, yang merepresentasikan spektrum pemikiran 
epistemologis dalam tradisi Islam (Moleong, 2024). Sementara itu, analisis sosio-
politik digunakan untuk mengkaji pengaruh struktur kekuasaan, kebijakan negara, 
institusi keagamaan, serta dinamika ideologis terhadap perkembangan dan 
kemunduran filsafat dan sains dalam masyarakat Islam. 

Sumber data penelitian terdiri atas sumber primer dan sumber sekunder. Sumber 
primer meliputi karya-karya klasik filsafat dan sains Islam, seperti Tahāfut al-Falāsifah 
karya Al-Ghazālī dan Tahāfut al-Tahāfut karya Ibn Rushd, serta teks-teks sejarah 
peradaban Islam yang relevan. Sumber sekunder mencakup buku, artikel jurnal, dan 
hasil penelitian ilmiah kontemporer yang membahas sejarah sains Islam, epistemologi 
Islam, dan analisis sosio-politik peradaban Islam (Sugiyono, 2024). 

Teknik pengumpulan data dilakukan melalui studi dokumentasi dengan menelusuri, 
menginventarisasi, dan mengklasifikasikan literatur yang relevan sesuai dengan 
fokus penelitian. Literatur tersebut dianalisis secara sistematis untuk mengidentifikasi 
tema-tema utama yang berkaitan dengan pola kemajuan dan kemunduran filsafat 
serta sains, perubahan orientasi epistemologis, dan peran faktor sosio-politik dalam 
dinamika keilmuan Islam (Creswell, 2024). 

Teknik analisis data menggunakan analisis isi (content analysis) dan analisis tematik 
dengan pendekatan interpretatif-kritis. Analisis isi digunakan untuk mengungkap 
struktur argumen dan asumsi epistemologis dalam teks-teks utama, sedangkan 
analisis tematik digunakan untuk mengelompokkan data ke dalam tema-tema 
konseptual yang merepresentasikan relasi antara epistemologi dan kekuasaan 
(Moleong, 2024). Selanjutnya, dilakukan analisis komparatif antarperiode dan 
antartokoh untuk mengidentifikasi pola kontinuitas dan diskontinuitas dalam 
perkembangan filsafat dan sains Islam. 

Untuk menjaga keabsahan data dan validitas temuan, penelitian ini menerapkan 
triangulasi sumber dan triangulasi teori. Triangulasi sumber dilakukan dengan 
membandingkan berbagai teks dari periode dan latar belakang pemikiran yang 
berbeda, sedangkan triangulasi teori dilakukan dengan memadukan perspektif 



Inklusi: Jurnal Pendidikan Islam dan filsafat 
Volume 2(1) 2025, 24-33 
E-ISSN 4110-4150 

 

28 
 

epistemologi Islam dan teori sosial-politik dalam membaca fenomena yang dikaji 
(Matthew, Michael, & Johnny, 2024). Dengan demikian, hasil penelitian diharapkan 
memiliki kredibilitas akademik dan ketajaman analisis yang memadai. 

C. Results and Discussion 

Results 

Adapun temuan utama dalam peneletian ini menunjukkan bahwasanya faktor 
efistimologi yang mempengaruhi perkembangan filsafat dan sains pada masa islam 
yang tidak terlepas dari pengaruh politik pada zaman tersebut.  

No Aspek Analisis Temuan Utama Penjelasan Akademik 

1. Epistemologi 
Ilmu 

Epistemologi 
integratif sebagai 
faktor utama 
kemajuan 

Kemajuan filsafat dan sains Islam 
ditopang oleh integrasi akal, wahyu, 
dan pengalaman empiris. Paradigma 
ini memungkinkan berkembangnya 
rasionalitas ilmiah tanpa 
mempertentangkannya dengan 
agama. 

2. Filsafat dan 
Sains 

Filsafat sebagai 
fondasi 
metodologis sains 

Filsafat berperan sebagai dasar 
konseptual dan metodologis bagi 
sains, sementara sains menjadi 
aplikasi empiris dari rasionalitas 
filosofis dalam peradaban Islam 
klasik. 

3. Faktor Sosio-
Politik 

Patronase negara 
dan institusi 
keilmuan 
mendorong 
kemajuan 

Dukungan politik dan institusional, 
seperti pendirian pusat keilmuan dan 
perlindungan terhadap ilmuwan, 
menciptakan ekosistem yang kondusif 
bagi perkembangan ilmu 
pengetahuan. 

4. Perubahan 
Epistemologi 

Pergeseran 
menuju 
epistemologi 
normatif-
dogmatis 

Kemunduran filsafat dan sains Islam 
dipengaruhi oleh menyempitnya 
definisi ilmu yang lebih menekankan 
kepatuhan tekstual dibandingkan 
rasionalitas dan empirisme. 

5. Institusi 
Pendidikan 

Marginalisasi 
filsafat dalam 
institusi formal 

Filsafat dan ilmu rasional tidak 
dihapus, tetapi dipinggirkan dari 
kurikulum institusi pendidikan 
formal, sehingga kehilangan legitimasi 
epistemik. 

6. Kondisi Sosio-
Politik 

Instabilitas politik 
mempercepat 
kemunduran 

Fragmentasi kekuasaan, konflik 
internal, dan melemahnya patronase 
negara menyebabkan runtuhnya 



Inklusi: Jurnal Pendidikan Islam dan filsafat 
Volume 2(1) 2025, 24-33 
E-ISSN 4110-4150 

 

29 
 

institusi keilmuan dan terputusnya 
transmisi ilmu. 

7. Relasi 
Epistemologi–
Politik 

Hubungan 
dialektis antara 
epistemologi dan 
sosio-politik 

Kemajuan dan kemunduran filsafat 
serta sains merupakan hasil interaksi 
antara paradigma epistemologis dan 
kondisi sosio-politik, bukan akibat 
faktor tunggal. 

 
Tabel temuan penelitian ini menunjukkan bahwa perkembangan filsafat dan sains 
dalam peradaban Islam tidak dapat dilepaskan dari interaksi erat antara faktor 
epistemologis dan kondisi sosio-politik pada setiap periode sejarah. Temuan utama 
mengindikasikan bahwa kemajuan maupun kemunduran tradisi keilmuan Islam 
merupakan hasil dari hubungan dialektis antara paradigma pengetahuan yang dianut 
dan struktur kekuasaan yang melingkupinya. 

Pada aspek epistemologi ilmu, penelitian ini menemukan bahwa epistemologi 
integrative yang memadukan akal, wahyu, dan pengalaman empiris—menjadi faktor 
kunci dalam mendorong kemajuan filsafat dan sains pada masa kejayaan Islam. 
Paradigma ini memungkinkan berkembangnya rasionalitas ilmiah tanpa 
menegasikan dimensi religius, sehingga aktivitas keilmuan tidak dipandang sebagai 
ancaman terhadap ajaran agama, melainkan sebagai bagian dari upaya memahami 
realitas ciptaan Tuhan secara menyeluruh. 

Selanjutnya, pada aspek filsafat dan sains, temuan menunjukkan bahwa filsafat 
berperan sebagai fondasi konseptual dan metodologis bagi perkembangan sains. 
Dalam peradaban Islam klasik, filsafat menyediakan kerangka berpikir rasional dan 
sistematis, sementara sains berfungsi sebagai penerapan empiris dari prinsip-prinsip 
filosofis tersebut. Hubungan yang saling melengkapi ini menjadikan filsafat dan sains 
berkembang secara paralel dan produktif. 

Dari sisi faktor sosio-politik, penelitian ini menegaskan pentingnya patronase negara 
dan keberadaan institusi keilmuan dalam mendorong kemajuan ilmu pengetahuan. 
Dukungan politik berupa pendirian pusat-pusat keilmuan, pemberian perlindungan 
terhadap ilmuwan, serta kebebasan relatif dalam diskursus intelektual menciptakan 
ekosistem akademik yang kondusif bagi pengembangan filsafat dan sains. Kondisi ini 
terlihat jelas pada masa-masa stabilitas politik tertentu dalam sejarah Islam. 

Namun demikian, temuan penelitian juga menunjukkan adanya perubahan 
epistemologi yang signifikan pada periode selanjutnya. Pergeseran menuju 
epistemologi yang lebih normatif dan dogmatis, dengan penekanan berlebihan pada 
kepatuhan tekstual, berkontribusi terhadap kemunduran filsafat dan sains. 
Penyempitan definisi ilmu pengetahuan mengakibatkan berkurangnya ruang bagi 
rasionalitas kritis dan pendekatan empiris, yang sebelumnya menjadi kekuatan utama 
tradisi keilmuan Islam. 

Pada aspek institusi pendidikan, penelitian ini menemukan bahwa filsafat dan ilmu-



Inklusi: Jurnal Pendidikan Islam dan filsafat 
Volume 2(1) 2025, 24-33 
E-ISSN 4110-4150 

 

30 
 

ilmu rasional tidak sepenuhnya dihapus dari tradisi keilmuan Islam, tetapi 
mengalami marginalisasi dalam kurikulum institusi pendidikan formal. Proses 
peminggiran ini menyebabkan hilangnya legitimasi epistemik filsafat dan sains 
rasional, sehingga regenerasi ilmuwan dan filsuf menjadi terhambat. 

Selain itu, kondisi sosio-politik yang ditandai oleh instabilitas politik, fragmentasi 
kekuasaan, dan konflik internal turut mempercepat kemunduran tradisi keilmuan 
Islam. Melemahnya patronase negara berdampak pada runtuhnya institusi-institusi 
keilmuan dan terputusnya transmisi pengetahuan antar generasi, yang sebelumnya 
menjadi penopang utama keberlanjutan ilmu. 

Secara keseluruhan, temuan pada aspek relasi epistemologi dan politik menegaskan 
bahwa kemajuan dan kemunduran filsafat serta sains dalam peradaban Islam 
bukanlah akibat dari satu faktor tunggal. Sebaliknya, fenomena tersebut merupakan 
hasil interaksi dialektis antara paradigma epistemologis yang berkembang dalam 
masyarakat dan kondisi sosio-politik yang memengaruhi arah serta legitimasi 
keilmuan. Temuan ini memperkuat argumen bahwa revitalisasi filsafat dan sains 
dalam dunia Islam kontemporer memerlukan pendekatan yang tidak hanya bersifat 
epistemologis, tetapi juga memperhatikan dimensi struktural dan politik secara kritis 
dan berimbang. 

Discussion 

Hasil penelitian ini menunjukkan bahwa kemajuan dan kemunduran filsafat serta 
sains dalam peradaban Islam merupakan fenomena multidimensional yang tidak 
dapat dipahami secara terpisah antara faktor epistemologis dan sosio-politik. Temuan 
ini sejalan dengan sejumlah penelitian sebelumnya yang menegaskan bahwa 
perkembangan ilmu pengetahuan dalam Islam sangat ditentukan oleh paradigma 
epistemologi yang dianut serta dukungan struktural dari kekuasaan politik dan 
institusi sosial. 

Temuan pertama mengenai peran epistemologi integratif sebagai faktor utama 
kemajuan filsafat dan sains Islam memperkuat argumen (Al-Jabri, 2024) yang 
menyatakan bahwa keberhasilan sains Islam klasik bertumpu pada sintesis harmonis 
antara wahyu, akal, dan pengalaman empiris. Dalam kerangka ini, rasionalitas ilmiah 
tidak diposisikan secara antagonistik terhadap agama, melainkan sebagai instrumen 
untuk memahami keteraturan kosmos sebagai manifestasi kehendak Ilahi. Penelitian 
ini memperluas temuan tersebut dengan menegaskan bahwa epistemologi integratif 
tidak hanya bersifat filosofis-teoretis, tetapi juga berfungsi sebagai fondasi 
operasional bagi perkembangan institusi keilmuan dan praktik ilmiah. 

Selanjutnya, temuan yang menunjukkan bahwa filsafat berperan sebagai fondasi 
metodologis sains sejalan dengan kajian (Al-Faruqi, 2022) yang menekankan 
pentingnya tradisi filsafat dalam membentuk kerangka berpikir ilmuwan Muslim. 
Filsafat menyediakan perangkat konseptual, logika, dan metodologi yang 
memungkinkan sains berkembang secara sistematis dan kritis. Dalam konteks 
temuan penelitian ini, relasi antara filsafat dan sains tampak bersifat simbiotik, di 



Inklusi: Jurnal Pendidikan Islam dan filsafat 
Volume 2(1) 2025, 24-33 
E-ISSN 4110-4150 

 

31 
 

mana kemajuan sains bergantung pada vitalitas filsafat sebagai disiplin reflektif. Hal 
ini sekaligus menolak pandangan reduksionis yang memisahkan secara tajam antara 
filsafat dan sains dalam sejarah Islam. 

Dari aspek sosio-politik, temuan mengenai pentingnya patronase negara dan institusi 
keilmuan mengonfirmasi hasil penelitian (Al-Attas, 2023) yang menyoroti peran 
stabilitas politik dan dukungan kekuasaan dalam membentuk ekosistem keilmuan. 
Negara tidak hanya berfungsi sebagai pelindung ilmuwan, tetapi juga sebagai 
fasilitator produksi dan transmisi pengetahuan melalui pendirian pusat-pusat 
keilmuan. Penelitian ini menegaskan bahwa kemajuan filsafat dan sains tidak 
mungkin berlangsung optimal tanpa dukungan struktural yang memungkinkan 
kebebasan intelektual dan keberlanjutan institusional. 

Namun demikian, temuan penelitian ini juga menunjukkan adanya pergeseran 
epistemologi menuju pendekatan normatif-dogmatis yang berkontribusi terhadap 
kemunduran filsafat dan sains Islam. Temuan ini sejalan dengan analisis (Turner, 
2023) yang mengkritik menyempitnya definisi ilmu dalam tradisi Islam pascaklasik. 
Penekanan berlebihan pada kepatuhan tekstual dan legitimasi normatif telah 
mengurangi ruang bagi rasionalitas kritis dan empirisme, yang sebelumnya menjadi 
ciri utama epistemologi Islam klasik. Dalam konteks ini, kemunduran ilmu 
pengetahuan tidak dapat dipahami sebagai penolakan total terhadap rasio, melainkan 
sebagai proses delegitimasi epistemik terhadap pendekatan rasional-filosofis. 

Temuan mengenai marginalisasi filsafat dalam institusi pendidikan formal juga 
konsisten dengan hasil penelitian (El-Bizri, 2025), yang menunjukkan bahwa 
kurikulum madrasah secara gradual menggeser filsafat dan ilmu rasional ke 
pinggiran sistem pendidikan. Penelitian ini memperkuat argumen tersebut dengan 
menunjukkan bahwa marginalisasi institusional berdampak langsung pada 
terputusnya regenerasi ilmuwan dan filsuf, sehingga tradisi keilmuan kehilangan 
kontinuitas historis dan metodologisnya. 

Lebih lanjut, temuan terkait instabilitas sosio-politik sebagai faktor percepatan 
kemunduran mempertegas pandangan (Sabra, 2024) yang menekankan keterkaitan 
erat antara krisis politik dan stagnasi intelektual dalam masyarakat Muslim. 
Fragmentasi kekuasaan, konflik internal, dan melemahnya patronase negara 
menyebabkan runtuhnya institusi keilmuan dan terhambatnya transmisi ilmu 
pengetahuan. Penelitian ini menambahkan dimensi epistemologis dengan 
menunjukkan bahwa instabilitas politik tidak hanya berdampak secara struktural, 
tetapi juga membentuk orientasi berpikir keilmuan yang semakin defensif dan 
normatif. 

Secara keseluruhan, temuan penelitian ini menguatkan sekaligus mensintesis 
berbagai hasil penelitian sebelumnya dengan menegaskan adanya hubungan 
dialektis antara epistemologi dan sosio-politik dalam menentukan arah 
perkembangan filsafat dan sains dalam peradaban Islam. Kemajuan terjadi ketika 
epistemologi integratif didukung oleh kondisi sosio-politik yang kondusif, sementara 



Inklusi: Jurnal Pendidikan Islam dan filsafat 
Volume 2(1) 2025, 24-33 
E-ISSN 4110-4150 

 

32 
 

kemunduran berlangsung ketika paradigma epistemologis menyempit dan tidak lagi 
ditopang oleh struktur kekuasaan yang mendukung tradisi keilmuan. Dengan 
demikian, pembahasan ini menunjukkan bahwa revitalisasi filsafat dan sains dalam 
dunia Islam kontemporer memerlukan pendekatan holistik yang tidak hanya 
berfokus pada reformasi epistemologi, tetapi juga pada pembenahan institusi dan 
kebijakan sosio-politik yang menopang produksi pengetahuan. 

D. Conclusions 

Berdasarkan hasil penelitian, dapat disimpulkan bahwa kemajuan dan kemunduran 
filsafat serta sains dalam peradaban Islam merupakan proses historis yang dibentuk 
oleh interaksi dialektis antara paradigma epistemologis dan kondisi sosio-politik. 
Epistemologi integratif yang memadukan akal, wahyu, dan pengalaman empiris 
terbukti menjadi faktor kunci kemajuan tradisi keilmuan Islam pada masa klasik, 
dengan filsafat berperan sebagai fondasi konseptual dan metodologis bagi 
perkembangan sains. Sebaliknya, kemunduran terjadi seiring pergeseran menuju 
epistemologi normatif-dogmatis, marginalisasi filsafat dalam institusi pendidikan, 
serta melemahnya patronase negara akibat instabilitas politik, yang berdampak pada 
terhambatnya regenerasi dan transmisi ilmu pengetahuan. Temuan ini berimplikasi 
pada pentingnya revitalisasi paradigma keilmuan Islam yang integratif dan kritis, 
yang didukung oleh kebijakan pendidikan dan struktur kelembagaan yang kondusif. 
Namun, penelitian ini masih terbatas pada kajian kepustakaan dan analisis makro-
historis, sehingga belum menggambarkan variasi lokal dan dinamika kontemporer 
secara empiris. Oleh karena itu, penelitian mendatang disarankan untuk 
mengembangkan pendekatan studi kasus, analisis komparatif antarwilayah dan 
periode, serta eksplorasi relevansi epistemologi dan sosio-politik keilmuan Islam 
dalam konteks pendidikan dan sains modern. 

E. Acknowledgement 

Penulis mengucapkan terima kasih kepada Universitas Islam Negeri Sumatera Utara 
atas dukungan akademik yang diberikan, serta kepada para penelaah dan pihak-
pihak yang telah memberikan masukan konstruktif sehingga penelitian ini dapat 
diselesaikan dengan baik. 

References 

Alatas, S. F. (2021). Islamic civilization and the rise of modern science. Asian Journal of 
Social Science, 34(3), 427–446. 

Al-Attas, S. M. (2023). Islam and secularism. Journal of Islamic Thought and Civilization, 
2(1), 1–20. 

Al-Faruqi, I. R. (2022). Islamization of knowledge: Problems, principles and 
perspectives. Islamic Studies, 21(3), 5–24. 



Inklusi: Jurnal Pendidikan Islam dan filsafat 
Volume 2(1) 2025, 24-33 
E-ISSN 4110-4150 

 

33 
 

Al-Jabri, M. A. (2024). Arab-Islamic reason: A contemporary critique. Journal of Islamic 
Philosophy, 4(2), 45–63. 

Arjomand, S. A. (2024). The law, agency, and polity in medieval Islamic civilization. 
International Sociology, 19(2), 145–163. 

Berkey, J. P. (2023). The formation of Islam: Religion and society in the Near East. 
History of Religions, 43(1), 297–300. 

Creswell, J. W. (2024). Research design: Qualitative, quantitative, and mixed methods 
approaches (4th ed.). Thousand Oaks: Sage Publications. 

El-Bizri, N. (2025). Avicenna and essentialism. Review of Metaphysics, 64(1), 95–120. 

Griffel, F. (2024). Al-Ghazali’s philosophical theology. Journal of the American Oriental 
Society, 129(2), 299–301. 

Hassan, A. Y. (2021). Factors behind the decline of Islamic science after the sixteenth 
century. Islamic Studies, 35(1), 43–58. 

Makdisi, G. (2023). The rise of colleges: Institutions of learning in Islam and the West. 
Comparative Studies in Society and History, 23(3), 613–614. 

Matthew, M., Michael, H., & Johnny, S. (2024). Qualitative data analysis: A methods 
sourcebook (3rd ed.). Thousand Oaks: Sage Publications. 

Moleong, L. J. (2024). Metodologi penelitian kualitatif (Edisi revisi). Jakarta: PT Remaja 
Rosdakarya. 

Nasr, S. H. (2023). The need for a sacred science. Zygon: Journal of Religion and Science, 
28(3), 329–341. 

Rosenthal, F. (2025). Knowledge triumphant: The concept of knowledge in medieval 
Islam. Oriens, 23(1), 1–15. 

Sabra, A. I. (2024). Situating Arabic science: Locality versus essence. Isis, 85(4), 654–
670. 

Sugiyono. (2024). Metode penelitian kuantitatif, kualitatif, dan R&D. Bandung: Alfabeta. 

Turner, B. S. (2023). Islam, religious revival, and the sovereignty of the people. Journal 
of Religious and Political Practice, 6(1), 1–16. 

 


