
 

 

https://glonus.org/index.php/ inklusi  Vol. 1, No. 2, Januari-Juni 2025 

Page | 99   

 
 

Integrasi Wahyu dan Akal dalam epistemology Islam: Studi 

Literatur Berbasis Al Qur’an dan Pemikiran Filsus Muslim 
 

Yulia Angga Anggraina1, Usman2, Zulfadli3 
1,2,3Universitas Islam Negeri Sunan Kalijaga Yogyakarta, Indonesia 
124204082014@student.uin-suka.ac.id, 

 

 

Abstrak 

Penelitian ini mengkaji integrasi antara wahyu dan akal dalam epistemologi Islam melalui studi 

literatur terhadap Al-Qur’an dan pemikiran filsuf Muslim dari era klasik hingga kontemporer. 

Berbeda dengan tradisi Barat yang sering memisahkan aspek religius dan rasional, 

epistemologi Islam memandang keduanya sebagai sumber pengetahuan yang saling 

melengkapi dalam kerangka tauhid. Melalui analisis terhadap ayat-ayat Al-Qur’an dan karya 

tokoh seperti Al-Kindi, Al-Farabi, Ibnu Sina, Al-Ghazali, dan Ibnu Rusyd, penelitian ini 

mengidentifikasi berbagai model integrasi, mulai dari harmonisasi hingga pendekatan hierarkis 

dan komplementer. Temuan penelitian menunjukkan bahwa wahyu menempati posisi 

epistemologis tertinggi, namun akal tetap memiliki peran penting dalam memahami, 

menafsirkan, dan mengimplementasikan wahyu secara kontekstual. Penelitian ini juga 

menyoroti kontribusi pemikir kontemporer seperti Muhammad Iqbal dan Seyyed Hossein Nasr 

yang merekonstruksi epistemologi Islam agar lebih responsif terhadap tantangan modernitas. 

Kesimpulan utama dari studi ini adalah bahwa epistemologi Islam yang integratif menawarkan 

alternatif terhadap dikotomi antara ilmu rasional dan religius dalam paradigma keilmuan 

modern. Pendekatan ini berpotensi menjembatani kesenjangan antara sains dan spiritualitas, 

serta memberikan dasar konseptual bagi pengembangan pendidikan Islam yang holistik, 

penelitian interdisipliner, dan etika keilmuan berbasis tauhid. 

 

Kata kunci: Epistemologi Islam, Filsafat Islam, Al-Qur’an dan Taihid 

 

 

Abstract 

This research examines the integration between revelation and reason in Islamic epistemology 

through a literature study of the Qur'an and the thoughts of Muslim philosophers from the 

classical to the contemporary era. Unlike the Western tradition that often separates religious 

and rational aspects, Islamic epistemology views both as complementary sources of knowledge 

within the framework of tawhid. Through analysis of Qur'anic verses and the works of figures 

such as Al-Kindi, Al-Farabi, Ibn Sina, Al-Ghazali, and Ibn Rushd, this study identifies various 

models of integration, ranging from harmonization to hierarchical and complementary 

approaches. The findings show that revelation occupies the highest epistemological position, 

but reason still has an important role in understanding, interpreting, and implementing 

revelation contextually. The study also highlights the contributions of contemporary thinkers 

Inklusi: Jurnal Pendidikan Islam Dan Filsafat 

Yayasan Salmiah Education Global International 

(YSEGI) 
 

Website: https://glonus.org/index.php/inklusi Email: glonus.info@gmail.com 

https://glonus.org/index.php/%20inklusi
mailto:24204082014@student.uin-suka.ac.id
https://glonus.org/index.php/inklusi
mailto:info@gmail.com


 

 

https://glonus.org/index.php/ inklusi  Vol. 1, No. 2, Januari-Juni 2025 

Page | 100   

such as Muhammad Iqbal and Seyyed Hossein Nasr who reconstructed Islamic epistemology 

to be more responsive to the challenges of modernity. The main conclusion of this study is that 

an integrative Islamic epistemology offers an alternative to the dichotomy between rational 

and religious sciences in the modern scientific paradigm. This approach has the potential to 

bridge the gap between science and spirituality, and provides a conceptual basis for the 

development of holistic Islamic education, interdisciplinary research, and tawhid-based 

scientific ethics. 

 

Keywords: Islamic Epistemology, Islamic Philosophy, Qur'an and Tawhid. 

 

 

Pendahuluan 

Epistemologi, sebagai cabang filsafat yang mengkaji hakikat, sumber, dan batasan 

pengetahuan, memiliki posisi sentral dalam tradisi intelektual Islam (Umi Kalsum P. S., 2023). 

Berbeda dengan epistemologi dalam tradisi filsafat Barat yang cenderung sekuler dan 

rasionalistik, epistemologi Islam bersifat integratif dan holistic (Iskandar, 2022). Keunikannya 

terletak pada harmoni antara wahyu (revelation) dan akal (reason) sebagai dua sumber utama 

pengetahuan (Amanda Afriza Putri, 2024). Integrasi ini bukan sekadar bentuk kompromi 

metodologis, melainkan berakar pada pandangan dunia tauhid yang melihat seluruh realitas 

sebagai manifestasi dari keesaan Allah SWT (Topan Iskandar, 2023). 

Dalam sejarah pemikiran Islam, hubungan antara wahyu dan akal telah menjadi wacana 

yang dinamis dan produktif. Al-Qur’an secara eksplisit mendorong penggunaan akal dalam 

memahami tanda-tanda Tuhan, sebagaimana tertuang dalam Surah Al-Baqarah ayat 269: 

“Allah menganugerahkan hikmah kepada siapa yang Dia kehendaki. Dan barangsiapa yang 

dianugerahi hikmah, maka sungguh ia telah dianugerahi kebaikan yang banyak. Dan tidak ada 

yang dapat mengambil pelajaran kecuali orang-orang yang berakal.”. Ayat ini menegaskan 

bahwa hikmah atau kebijaksanaan adalah anugerah ilahi yang dapat dicapai melalui 

optimalisasi akal (Rizki Inayah Putri, 2023). Karena itu, pemanfaatan akal secara maksimal 

dalam memahami wahyu menjadi keniscayaan dalam epistemologi Islam. 

Filsuf Muslim klasik telah mengembangkan beragam pendekatan terhadap 

epistemologi yang mencerminkan integrasi wahyu dan akal (Dahlia, 2024). Al-Kindi 

menyatakan bahwa tidak ada pertentangan antara wahyu dan filsafat karena keduanya menuju 

pada kebenaran yang sama. Al-Farabi mengembangkan teori inteleksi yang menjelaskan 

hubungan akal manusia dengan Akal Aktif untuk memperoleh pengetahuan. Ibn Sina secara 

sistematis menguraikan proses pengetahuan melalui abstraksi intelektual dalam Kitab al-Shifa. 

Sementara itu, Al-Ghazali memberikan kritik terhadap filsafat dalam Tahafut al-Falasifah, 

namun tetap mengakui pentingnya akal dalam Ihya Ulum al-Din sebagai bagian dari sumber 

pengetahuan bersama intuisi dan pengalaman spiritual. 

Respon terhadap kritik Al-Ghazali muncul dari Ibn Rusyd, yang dalam Tahafut al-

Tahafut dan Fashl al-Maqal menegaskan kembali harmoni antara wahyu dan akal. Baginya, 

apabila terdapat kontradiksi antara makna literal teks wahyu dengan temuan rasional, maka 

wahyu harus ditafsirkan secara alegoris, karena tidak mungkin keduanya bertentangan jika 

keduanya berasal dari sumber yang sama, yaitu Allah (Muliati, 2016). Di era modern, pemikir 

seperti Muhammad Iqbal melalui The Reconstruction of Religious Thought in Islam 

menekankan pentingnya ijtihad sebagai prinsip dinamis Islam. Sementara Seyyed Hossein 

Nasr menawarkan alternatif epistemologi spiritual melalui konsep scientia sacra yang 

mengkritik sekularisme pengetahuan modern (Saepulah, 2021). 

Di Indonesia, pemikir seperti Nurcholish Madjid dan Kuntowijoyo telah memberikan 

kontribusi besar terhadap pengembangan epistemologi Islam kontemporer. Nurcholish 

menekankan rasionalitas sebagai pendekatan dalam memahami Islam secara kontekstual, 

https://glonus.org/index.php/%20inklusi


 

 

https://glonus.org/index.php/ inklusi  Vol. 1, No. 2, Januari-Juni 2025 

Page | 101   

sedangkan Kuntowijoyo menawarkan gagasan “pengilmuan Islam” yang berupaya 

mengintegrasikan nilai-nilai Islam ke dalam kerangka ilmu pengetahuan modern (Engel, 2014). 

Keduanya merepresentasikan upaya menggabungkan wahyu dan akal dalam kerangka 

keindonesiaan yang majemuk. Kajian literatur mengenai integrasi wahyu dan akal menjadi 

semakin relevan di tengah krisis epistemologis global yang ditandai oleh dominasi scientisme 

dan fideisme. Di satu sisi, ada kecenderungan mengabsolutkan akal dan empirisme dalam 

memahami realitas, sementara di sisi lain, ada penolakan terhadap rasionalitas dalam 

memahami agama. Epistemologi Islam menawarkan jalan tengah yang mengintegrasikan 

berbagai dimensi pengetahuan secara tauhidi, yang melihat aspek rasional, empiris, dan 

spiritual sebagai satu kesatuan yang tidak terpisahkan. 

Penelitian ini bertujuan mengeksplorasi secara sistematis bagaimana integrasi wahyu 

dan akal dikembangkan dalam epistemologi Islam, dengan fokus pada Al-Qur’an sebagai 

sumber utama, serta pemikiran para filsuf Muslim klasik hingga kontemporer sebagai referensi 

rasional. Melalui pendekatan studi literatur, penelitian ini menganalisis ayat-ayat Al-Qur’an 

yang terkait dengan tema pengetahuan, serta mengkaji karya-karya utama tokoh-tokoh filsafat 

Islam dalam menempatkan akal dalam struktur epistemologi Islam. Kontribusi penelitian ini 

diharapkan dapat memperkaya wacana epistemologi Islam kontemporer, khususnya dalam 

merespons dikotomi antara ilmu agama dan ilmu umum yang masih terjadi di banyak lembaga 

pendidikan. Epistemologi Islam yang integratif dapat menjadi basis filosofis bagi kurikulum 

pendidikan Islam yang menyeluruh, serta menawarkan alternatif paradigma keilmuan yang 

lebih bermakna dan berkelanjutan. Dalam konteks Indonesia, pemahaman yang inklusif 

terhadap integrasi wahyu dan akal dapat mendukung pengembangan pemikiran Islam yang 

kontekstual, moderat, dan mampu berdialog dengan berbagai sistem pengetahuan global. 

 

Metode 

Penelitian ini menggunakan pendekatan kualitatif dengan metode kajian literatur 

(library research) yang bersifat deskriptif-analitis (Creswell, 2020). Fokus utama penelitian 

adalah menelusuri dan menganalisis gagasan-gagasan epistemologis yang menunjukkan 

integrasi antara wahyu dan akal dalam tradisi pemikiran Islam. Kajian ini mencakup analisis 

terhadap ayat-ayat Al-Qur’an serta pemikiran filsuf Muslim dari era klasik hingga 

kontemporer. Metode ini dipilih karena sesuai dengan tujuan penelitian, yaitu mengeksplorasi 

konsep dan pemikiran secara mendalam dalam khazanah keilmuan Islam, bukan untuk menguji 

hipotesis secara empiris. 

Sumber data dalam penelitian ini terdiri dari literatur primer dan sekunder (Rahmad 

Hidayat, 2022). Literatur primer meliputi ayat-ayat Al-Qur’an yang berkaitan dengan tema 

pengetahuan, akal, hikmah, dan wahyu, yang dianalisis menggunakan pendekatan tematik. 

Adapun literatur sekunder mencakup karya-karya pemikiran filsuf Muslim seperti Al-Kindi, 

Al-Farabi, Ibnu Sina, Al-Ghazali, Ibnu Rusyd, Muhammad Iqbal, dan Seyyed Hossein Nasr, 

serta pemikir Indonesia seperti Nurcholish Madjid dan Kuntowijoyo. Literatur diambil dari 

kitab klasik, buku filsafat Islam, artikel jurnal ilmiah, prosiding akademik, dan karya akademik 

lainnya yang diterbitkan secara nasional maupun internasional dalam rentang lima hingga 

sepuluh tahun terakhir. 

Proses analisis data dilakukan dengan menggunakan teknik content analysis (analisis 

isi) yang dikombinasikan dengan pendekatan tematik (Umi Kalsum Z. Z., 2024). Peneliti 

mengidentifikasi tema-tema utama yang relevan, seperti peran akal dalam memahami wahyu, 

batas-batas epistemologis antara rasio dan teks ilahi, serta model integrasi yang ditawarkan 

oleh para pemikir Islam. Setiap tema dianalisis secara kritis untuk menggali posisi dan 

kontribusi masing-masing tokoh dalam membangun kerangka epistemologi Islam. Selanjutnya, 

hasil analisis disintesiskan untuk merumuskan konsep integrasi wahyu dan akal yang 

kontekstual dan aplikatif dalam pengembangan keilmuan serta pendidikan Islam kontemporer. 

https://glonus.org/index.php/%20inklusi


 

 

https://glonus.org/index.php/ inklusi  Vol. 1, No. 2, Januari-Juni 2025 

Page | 102   

 

Hasil dan Pembahasan 

Konseptualisasi Wahyu dan Akal dalam Al Qur’an 

Analisis terhadap ayat-ayat Al-Qur’an menunjukkan bahwa wahyu diposisikan sebagai 

sumber pengetahuan yang otoritatif dan komprehensif. Al-Qur’an menyebut dirinya sebagai 

hudan li al-nas (petunjuk bagi manusia) dan tibyanan li kulli syai’ (penjelasan bagi segala 

sesuatu). Konsep wahyu dalam Al-Qur’an tidak terbatas pada penyampaian informasi, tetapi 

mencakup dimensi transformatif yang bertujuan untuk membentuk cara pandang dan perilaku 

manusia (Sufyan Muttaqin et al., 2024). Hal ini ditegaskan dalam Surah Shad [38]: 29: 

“Ini adalah sebuah Kitab yang Kami turunkan kepadamu penuh dengan berkah supaya mereka 

memperhatikan ayat-ayatnya dan supaya mendapat pelajaran orang-orang yang mempunyai 

pikiran.” Ayat tersebut menunjukkan bahwa wahyu dimaksudkan untuk direnungkan melalui 

proses refleksi intelektual. Dengan demikian, tampak adanya relasi dialektis antara wahyu dan 

akal dalam konstruksi epistemologi Al-Qur’an. 

Selain itu, wahyu berfungsi sebagai furqan atau pembeda antara kebenaran dan 

kebatilan. Namun, penting dicatat bahwa Al-Qur’an tidak menafikan keberadaan sumber 

pengetahuan lainnya seperti akal dan pengalaman. Sebaliknya, wahyu berperan sebagai 

kerangka nilai yang mengarahkan dan memaknai pengetahuan manusia agar selaras dengan 

tujuan penciptaan (Sufyan Muttaqin et al., 2024).Al-Qur’an memberikan kedudukan yang 

tinggi kepada akal (‘aql) sebagai instrumen utama dalam memahami realitas dan mencapai 

kebenaran. Terdapat lebih dari 49 ayat yang menggunakan turunan kata ‘aql, seperti ya‘qilun, 

ta‘qilun, dan na‘qilu, yang semuanya mendorong manusia untuk berpikir dan merenungkan 

tanda-tanda kebesaran Allah (Setiawan & Asyiqien, 2019).  

Misalnya, QS. Ali ‘Imran [3]: 190 menyatakan: “Sesungguhnya dalam penciptaan 

langit dan bumi, dan silih bergantinya malam dan siang terdapat tanda-tanda bagi orang-

orang yang berakal.” Demikian pula, QS. Al-Hajj [22]: 46 menyebutkan bahwa kebutaan 

spiritual tidak terletak pada mata, tetapi pada hati yang tidak digunakan untuk memahami. 

Ayat-ayat ini menunjukkan bahwa penggunaan akal merupakan tuntutan dalam memahami 

wahyu maupun alam semesta. Selain istilah ‘aql, Al-Qur’an juga menggunakan kata-kata 

seperti tafakkur (merenung), tadabbur (memahami secara mendalam), tafaqquh (memahami 

secara mendalam), dan ‘ilm (pengetahuan). Keanekaragaman terminologi tersebut 

menunjukkan bahwa Al-Qur’an tidak memonopoli satu bentuk pengetahuan, melainkan 

mengakui pluralitas metode kognitif sebagai bagian dari proses memahami kebenaran 

(Rusydan, n.d.). 

Konsep hikmah (kebijaksanaan) dalam Al-Qur’an berfungsi sebagai jembatan yang 

menyatukan wahyu dan akal (Penelitian & Indonesia, 2024). Dalam QS. Al-Baqarah [2]: 269 

disebutkan: “Allah menganugerahkan hikmah kepada siapa yang Dia kehendaki. Dan 

barangsiapa dianugerahi hikmah, maka sungguh ia telah dianugerahi kebaikan yang banyak. 

Dan tidak ada yang dapat mengambil pelajaran kecuali orang-orang yang berakal”. Ayat ini 

mengisyaratkan bahwa hikmah bukan semata-mata hasil pemikiran rasional, tetapi juga 

karunia spiritual dari Allah yang diberikan kepada mereka yang menggunakan akalnya secara 

benar. Hikmah mencerminkan kemampuan untuk mengintegrasikan pengetahuan teoretis dan 

praktis, rasional dan spiritual, serta normatif dan empiris. Dalam kerangka ini, hikmah tidak 

membedakan secara kaku antara wahyu dan akal, melainkan memadukannya dalam satu 

kesatuan pemahaman yang utuh dan kontekstual (Penelitian & Indonesia, 2024). 

 

Model-Model Integrasi Wahyu dan Akal dalam Pemikiran Filsuf Muslim Klasik 

Al-Kindi (801-873 M), yang dikenal sebagai “Filsuf Arab”, merupakan salah satu 

pionir dalam upaya mengintegrasikan tradisi filosofis Yunani dengan ajaran Islam. Dalam 

karyanya “Risalah fi al-'Aql” (Risalah tentang Akal), Al-Kindi mengembangkan teori tentang 

https://glonus.org/index.php/%20inklusi


 

 

https://glonus.org/index.php/ inklusi  Vol. 1, No. 2, Januari-Juni 2025 

Page | 103   

akal yang terinspirasi dari pemikiran Aristoteles namun dimodifikasi untuk selaras dengan 

pandangan dunia Islam. Al-Kindi menegaskan bahwa tidak ada pertentangan antara filsafat dan 

wahyu, karena keduanya mengarah pada kebenaran yang sama (Angraini, 2023). Dalam 

karyanya “Fi al-Falsafah al-Ula” (Tentang Filsafat Pertama), ia menulis: “Kita tidak perlu 

malu untuk mengakui kebenaran dan mengambilnya dari manapun asalnya, meskipun 

kebenaran itu datang dari bangsa-bangsa yang jauh dan umat-umat yang berbeda dengan 

kita”. Model integrasi yang dikembangkan Al-Kindi bersifat hierarkis, di mana wahyu 

ditempatkan pada posisi tertinggi sebagai sumber pengetahuan yang paling komprehensif dan 

tidak terbantahkan. Filsafat, menurut Al-Kindi, adalah alat yang berguna untuk memahami dan 

mengartikulasikan kebenaran wahyu, namun memiliki keterbatasan yang inheren karena 

keterbatasan akal manusia (Angraini, 2023) . 

Al-Farabi (870-950 M) mengembangkan model integrasi yang lebih kompleks melalui 

teori inteleksi dan kenabian (Santosa, 2019). Dalam karyanya “Ara’ Ahl al-Madinah al-

Fadhilah” (Pandangan Penduduk Kota Utama), Al-Farabi menjelaskan bagaimana akal 

manusia dapat berhubungan dengan akal aktif (Active Intellect) untuk memperoleh 

pengetahuan. Menurut Al-Farabi, terdapat hierarki intelektual yang dimulai dari Akal Pertama 

(emanasi langsung dari Tuhan) hingga akal aktif yang berhubungan dengan dunia sublunary. 

Manusia dapat mencapai pengetahuan melalui kontak dengan Akal Aktif, yang memungkinkan 

transformasi dari akal potensial menjadi akal actual (Santosa, 2019). 

Teori kenabian Al-Farabi menawarkan penjelasan filosofis tentang bagaimana wahyu 

dapat dipahami dalam kerangka rasional. Menurut Al-Farabi, nabi adalah individu yang 

memiliki kapasitas intelektual dan imajinatif yang luar biasa, yang memungkinkannya 

menerima pengetahuan dari Akal Aktif tidak hanya dalam bentuk konseptual tetapi juga dalam 

bentuk simbolis yang dapat dikomunikasikan kepada masyarakat umum (Emanasi & Akal, 

2025). Model integrasi Al-Farabi menjembatani kesenjangan antara pengetahuan filosofis yang 

bersifat abstrak dan universal dengan pengetahuan religius yang bersifat konkret dan partikular. 

Dalam pandangannya, wahyu dan filsafat adalah dua ekspresi dari kebenaran yang sama, 

dengan wahyu menyajikan kebenaran dalam bentuk yang dapat diakses oleh masyarakat 

umum, sementara filsafat menyajikannya dalam bentuk demonstratif yang dapat dipahami oleh 

mereka yang terlatih dalam penalaran logis (Emanasi & Akal, 2025). 

Ibnu Sina (980-1037 M) mengembangkan epistemologi yang mengintegrasikan 

elemen-elemen Aristotelian, Neoplatonis, dan Qur’ani. Dalam karyanya “Al-Isyarat wa al-

Tanbihat” (Isyarat dan Peringatan), Ibnu Sina menjelaskan berbagai tingkatan pengetahuan, 

mulai dari persepsi inderawi hingga intuisi intelektual. Ibnu Sina membedakan antara akal aktif 

dan akal pasif dalam diri manusia (Emanasi & Akal, 2025). Akal pasif memiliki potensi untuk 

menerima pengetahuan, sementara akal aktif memungkinkan aktualisasi potensi tersebut 

melalui abstraksi dari data inderawi atau melalui iluminasi dari Akal Aktif universal.  

Konsep iluminasi (isyraq) dalam epistemologi Ibnu Sina menawarkan jembatan antara 

pengetahuan diskursif yang diperoleh melalui penalaran logis dan pengetahuan intuitif yang 

diperoleh melalui pengalaman langsung. Iluminasi ini dapat dipahami sebagai momen di mana 

kebenaran terungkap dengan jelas kepada intelek, mirip dengan bagaimana cahaya 

memungkinkan mata untuk melihat objek-objek fisik (Emanasi & Akal, 2025). Model integrasi 

Ibnu Sina bersifat komplementer, di mana wahyu dan akal dipandang sebagai dua sumber 

pengetahuan yang saling melengkapi. Wahyu memberikan kerangka metafisik dan moral yang 

komprehensif, sementara akal memungkinkan eksplorasi dan artikulasi kerangka tersebut 

secara sistematis (Ariani, Rini, 2023). 

Al-Ghazali (1058-1111 M) merepresentasikan titik balik penting dalam diskursus 

epistemologis Islam. Dalam karyanya “Tahafut al-Falasifah” (Kerancuan Para Filsuf), Al-

Ghazali mengkritik beberapa posisi metafisik para filsuf Muslim yang dianggapnya 

bertentangan dengan ajaran Islam, khususnya terkait keabadian alam, pengetahuan Tuhan 

https://glonus.org/index.php/%20inklusi


 

 

https://glonus.org/index.php/ inklusi  Vol. 1, No. 2, Januari-Juni 2025 

Page | 104   

tentang partikular, dan kebangkitan jasad (Fadlullah & Hidayah, 2020). Namun, kritik Al-

Ghazali tidak mewakili penolakan terhadap akal secara keseluruhan. Dalam karyanya “Al-

Munqidh min al-Dhalal” (Pembebas dari Kesesatan), Al-Ghazali menjelaskan perjalanan 

intelektualnya yang dimulai dengan keraguan metodis dan berakhir dengan sintesis antara 

pengetahuan rasional, empiris, dan spiritual (Fadlullah & Hidayah, 2020). 

Al-Ghazali mengembangkan epistemologi yang mengakui berbagai modus 

pengetahuan, termasuk pengetahuan inderawi (hissiyat), pengetahuan rasional (aqliyat), dan 

pengetahuan spiritual (dzauqiyat). Ia menegaskan bahwa setiap modus pengetahuan memiliki 

validitas dalam domainnya masing-masing, namun juga memiliki batasan yang inheren. Model 

integrasi Al-Ghazali bersifat hierarkis dan komplementer (Fadlullah & Hidayah, 2020). Ia 

menempatkan pengetahuan spiritual yang diperoleh melalui pengalaman langsung (dzauq) 

pada posisi tertinggi, namun mengakui peran penting pengetahuan rasional dalam memahami 

dan mengartikulasikan pengalaman tersebut. Wahyu, dalam pandangan Al-Ghazali, berfungsi 

sebagai sumber dan kriteria validasi bagi semua bentuk pengetahuan. 

Ibnu Rusyd (1126-1198 M) merespons kritik Al-Ghazali terhadap filsafat dalam 

karyanya “Tahafut al-Tahafut” (Kerancuan dari Kerancuan). Ia membela posisi filosofis yang 

dikritik Al-Ghazali dan menegaskan kembali harmoni antara wahyu dan penalaran 

demonstratif. Dalam karyanya “Fashl al-Maqal” (Risalah Pemisah), Ibnu Rusyd 

mengembangkan teori tentang hubungan antara syariah dan hikmah (filsafat). Ia berargumen 

bahwa syariah mewajibkan penggunaan penalaran demonstratif bagi mereka yang memiliki 

kapasitas untuk itu, berdasarkan ayat-ayat Al-Qur’an yang mendorong perenungan dan refleksi 

(Al-tahafut, 2023). 

Ibnu Rusyd membedakan tiga tingkatan wacana dalam Al-Qur’an: retoris (khitabi) 

yang ditujukan untuk masyarakat umum, dialektis (jadali) untuk teolog, dan demonstratif 

(burhani) untuk filsuf. Pembedaan ini memungkinkannya untuk menjelaskan bagaimana Al-

Qur’an dapat dipahami pada berbagai tingkatan sesuai dengan kapasitas intelektual 

pembacanya (Al-tahafut, 2023). Model integrasi Ibnu Rusyd bersifat harmonis dan non-

kontradiktif. Ia menegaskan bahwa “kebenaran tidak dapat bertentangan dengan kebenaran”, 

sehingga jika terjadi kontradiksi antara interpretasi literal wahyu dan kesimpulan demonstratif 

akal, maka interpretasi wahyu harus ditafsirkan kembali secara alegoris (Al-tahafut, 2023). 

Namun, ia juga menekankan bahwa interpretasi alegoris harus dibatasi pada kalangan yang 

memiliki kapasitas intelektual untuk memahaminya, sementara masyarakat umum sebaiknya 

berpegang pada interpretasi literal. 

 

Perkembangan Epistemologi Integratif Muslim Kontenporer 

Muhammad Iqbal (1877–1938), dalam karya monumentalnya The Reconstruction of 

Religious Thought in Islam, berusaha merekonstruksi epistemology Islam dengan 

menggabungkan khazanah filsafat Islam klasik dan temuan ilmu pengetahuan modern. Ia 

mengkritik rasionalisme abstrak yang tercerabut dari pengalaman konkret, sekaligus menolak 

empirisme reduksionis yang menafikan aspek spiritual dalam realitas (Anwar et al., 2024). 

Iqbal menekankan pentingnya pengalaman religius sebagai sumber pengetahuan yang valid, 

yang harus dipertimbangkan sejajar dengan pengetahuan ilmiah. Model integrasi yang 

ditawarkan Iqbal bersifat dinamis dan evolusioner. Ia memandang wahyu bukan sebagai 

kumpulan doktrin statis, melainkan sebagai inspirasi transenden yang terus berkembang dan 

relevan sepanjang zaman (Anwar et al., 2024). 

Seyyed Hossein Nasr (lahir 1933) merupakan salah satu tokoh penting dalam upaya 

menghidupkan kembali dimensi spiritual dalam epistemologi Islam. Dalam berbagai karyanya, 

terutama Knowledge and the Sacred, Nasr mengajukan konsep scientia sacra (ilmu suci) 

sebagai bentuk pengetahuan yang tidak hanya bersifat rasional dan empiris, tetapi juga 

terhubung langsung dengan dimensi transenden. Ia mengkritik epistemologi modern yang 

https://glonus.org/index.php/%20inklusi


 

 

https://glonus.org/index.php/ inklusi  Vol. 1, No. 2, Januari-Juni 2025 

Page | 105   

cenderung sekular, fragmentatif, dan reduksionis, karena memisahkan pengetahuan dari nilai-

nilai spiritual dan ilahiah (Hidayatullah, 2018). Bagi Nasr, pengetahuan sejati harus bersumber 

dari wahyu dan selaras dengan akal yang disucikan (intellectus), yaitu akal yang tunduk pada 

kebenaran metafisis. Ia menegaskan bahwa manusia memiliki potensi untuk memperoleh 

pengetahuan intuitif melalui penyucian jiwa dan kedekatan dengan Tuhan (Hidayatullah, 

2018). Dalam kerangka ini, integrasi wahyu dan akal bukan sekadar penggabungan dua 

sumber, melainkan pemulihan keseimbangan antara dimensi rasional, spiritual, dan etis dalam 

struktur pengetahuan. Pandangan Nasr menawarkan alternatif epistemologi Islam yang mampu 

berdiri sejajar dengan sains modern, namun tetap berpijak pada nilai-nilai ilahiah. 

Di Indonesia, gagasan integrasi wahyu dan akal juga dikembangkan oleh para 

intelektual Muslim seperti Nurcholish Madjid dan Kuntowijoyo. Nurcholish Madjid (1939–

2005) menekankan pentingnya rasionalitas sebagai bagian dari ajaran Islam yang mendukung 

keterbukaan terhadap ilmu pengetahuan (Q. E. F. Harahap et al., 2024). Dalam berbagai 

tulisannya, ia menegaskan bahwa Islam adalah agama yang sangat menghargai akal dan 

pengetahuan, dan karenanya umat Islam harus aktif terlibat dalam pengembangan ilmu 

pengetahuan kontemporer. Rasionalitas dalam Islam, menurutnya, harus dijalankan dalam 

bingkai etika wahyu (Q. E. F. Harahap et al., 2024). 

Sementara itu, Kuntowijoyo (1943–2005) mengembangkan gagasan “pengilmuan 

Islam”, yaitu suatu upaya sistematis untuk membumikan nilai-nilai Islam ke dalam kerangka 

ilmu pengetahuan modern tanpa menjadikannya dogmatis (Maskur, 2012). Dalam 

pandangannya, ilmu harus diarahkan oleh nilai-nilai transendental yang bersumber dari wahyu, 

tetapi juga dikembangkan dengan metode ilmiah yang dapat dipertanggungjawabkan secara 

rasional. Kuntowijoyo menekankan pentingnya objektivitas ilmiah yang dikritisi oleh 

spiritualitas profetik, sehingga ilmu pengetahuan tidak sekadar menjadi alat produksi tetapi 

juga alat pembebasan dan pencerahan umat (Maskur, 2012). Kontribusi kedua tokoh ini 

menunjukkan bahwa integrasi wahyu dan akal dalam epistemologi Islam dapat dikembangkan 

dalam konteks lokal dan kontemporer. Melalui pemikiran mereka, terbuka ruang bagi 

pengembangan paradigma keilmuan yang berbasis pada nilai-nilai Islam sekaligus responsif 

terhadap tantangan zaman. 

 

Kesimpulan 

Berdasarkan studi literatur, dapat disimpulkan bahwa epistemologi Islam yang 

mengintegrasikan wahyu dan akal merupakan ciri khas utama yang membedakannya dari 

tradisi lain. Integrasi ini mencerminkan pandangan dunia tauhid, di mana pengetahuan 

dipandang sebagai jalan menuju pemahaman utuh atas realitas dan kebenaran. Wahyu dan akal 

diposisikan sebagai sumber pengetahuan yang saling melengkapi wahyu sebagai kebenaran 

absolut, dan akal sebagai instrumen untuk memahami dan mengaplikasikannya. Sejarah 

pemikiran Islam menunjukkan beragam model integrasi ini, mulai dari harmonisasi rasional 

oleh Al-Kindi dan Al-Farabi, hingga sintesis spiritual-rasional oleh Al-Ghazali, Ibnu Rusyd, 

serta tokoh modern seperti Iqbal dan Nasr. Pendekatan integratif ini menawarkan alternatif atas 

dikotomi ilmu agama dan sains modern, serta memberikan dasar filosofis dan metodologis bagi 

pendidikan Islam yang holistik yang menggabungkan aspek intelektual, spiritual, dan etis 

secara seimbang. 

 

Daftar Pustaka 

Amanda Afriza Putri, L. R. (2024). ANALISIS PERILAKU MAHASISWI SEBAGAI 

KONSUMEN MUSLIM TERHADAP DAYA BELI PRODUK ONLINE DI E-

COMMERCE SHOPEE. ESENSI: Jurnal Manajemen Bisnis, 27(2), 8-24. From 

https://esensijournal.com/index.php/esensi/article/view/33 

https://glonus.org/index.php/%20inklusi


 

 

https://glonus.org/index.php/ inklusi  Vol. 1, No. 2, Januari-Juni 2025 

Page | 106   

Creswell, J. W. (2020). Research Design: Qualitative, Quantitative, and Mixed Methods 

Approaches (4th ed.). Thousand Oaks, CA: Sage Publications. 

Dahlia, T. I. (2024). Strategi Kepala Madrasah Dalam Meningkatkan Kedisiplinan Guru Di 

Madrasah Tsanawiyah Swasta Tahfidzul Quran Kota Tanjungbalai. Journal of 

Multidisciplinary Scientific Studies (IJOMSS), 2(5), 12-21. 

doi:https://doi.org/10.33151/ijomss.v2i5.359 

Hendri Yahya Sahputra, S. W. (2024). Pemanfaatan Media Sosial Sebagai Sarana Pendukung 

Keberhasilan Pendidikan Di SMP Bumi Qur’an Siantar. Jurnal Mudarrisuna: Media 

Kajian Pendidikan Agama Islam, 14(4), 476-487. 

doi:http://dx.doi.org/10.22373/jm.v14i4.24509 

Intan Bayzura Sirait, J. D. (2025). ANALISIS FAKTOR – FAKTOR PENGHAMBAT 

PERUBAHAN DALAM KURIKULUM MERDEKA Di Madrasah Ibtidaiyah Swasta 

Kota Tanjungbalai. Jurnal Abshar (Hukum Keluarga Islam, Pendidikan, Kajian Islam 

dan Humaniora), 5(1), 20-24. 

Iskandar, T. (2022). PENDIDIKAN TAUHID TERHADAP MOTIVASI HIDUP DALAM 

PERSPEKTIF AL-QURAN. Reflektika, 397-412. 

Nurlaila Sapitri, S. N. (2023). Textbook Analysis of Al-ʿArabiyyah Baina Yadai Aulādinā Vol 

1 in The Rusydi Ahmad Thuaimah’s Perspective. Asalibuna, 7(01), 1-13. 

doi:https://doi.org/10.30762/asalibuna.v7i01.1053 

Putri Nurhida Harahap, I. T. (2024). Manajemen Pengembangan Sumber Daya Manusia Bank 

Syari’ah Indonesia Kota Medan. Jurnal El Rayyan: Jurnal Perbankan Syariah, 3(1), 

11-25. doi:https://doi.org/10.59342/jer.v3i1.511 

Putri Syahri, S. S. (2024). Implementasi moderenisasi agama di Kampus UIN Raden Fatah 

Palembang dengan tujuan bisa saling menghargai antar budaya dan agama. Academy of 

Education Journal, 15(1), 278-287. doi:https://doi.org/10.47200/aoej.v15i1.2171 

Rahmad Hidayat, T. I. (2022). Strategi Meningkatkan Penghasilan untuk Kesejahteraan 

Keluarga Pedagang. Inovatif: Jurnal Ekonomi, Manajemen, Akuntansi, Bisnis Digital 

dan Kewirausahaan, 1(4), 305-315. doi:https://doi.org/10.55983/inov.v1i4.197 

Rizki Inayah Putri, T. I. (2023). PENGEMBANGAN MODUL FIKIH BERBASIS INQUIRY 

LEARNING DI KELAS VIII MADRASAH TSANAWIYAH NEGERI II 

MANDAILING NATAL. Edu Global: Jurnal Pendidikan Islam, 4(1), 54-62. 

doi:https://doi.org/10.56874/eduglobal.v4i1.1159 

Sugiyono. (2022). Metode Penelitian Kuantitatif, Kualitatif, Dan R&D. Bandung: CV. 

Alfabeta. 

Topan Iskandar, U. K. (2023). Filsafat Manajemen Pendidikan Islam: Telaah manajemen 

Pendidikan dari Sudut Pandang Filsafat Islam. Nganjuk: DEWA PUBLISHING. 

Umi Kalsum, P. S. (2023). ISU-ISU KONTEMPORER. Jambi: PT. Sonpedia Publishing. 

https://glonus.org/index.php/%20inklusi


 

 

https://glonus.org/index.php/ inklusi  Vol. 1, No. 2, Januari-Juni 2025 

Page | 107   

Umi Kalsum, Z. Z. (2024). Strategi Ketua Jurusan PAI Kampus Universitas Ahmad Dahlan 

dalam Mengembangkan Kampus Merdeka untuk Mutu Lulusan. Journal of Education 

Research, 5(1), 76-83. doi:https://doi.org/10.37985/jer.v5i1.764 

 Al-tahafut, D. A. N. T. (2023). DALAM TAHAFUT AL-FALASIFAH UNIVERSITAS ISLAM 

NEGERI AR-RANIRY. 

Amalia, M., Agama, T., Masjid, I., & Yogyakarta, S. (2024). Al-Kindi : Filsuf Muslim Pertama 

dan Relevansinya dalam Pendidikan Islam Kontemporer. 13(2), 366–385. 

Angraini, D. A. (2023). Harmonization or Harmony, Al-Kindi, Philosophy and Religion. 

Journal of Islamic Thought and Philosophy, 2(1), 1–19. 

https://doi.org/10.15642/jitp.2023.2.1.1-19 

Anwar, A., Sekolah, P., Agama, T., & Tapanuli, I. (2024). Rekonstruksi Pemikiran Islam 

Muhammad Iqbal. Jurnal Hukum Dan Ilmu-Ilmu Kesyariahan, 1(2), 141–168. 

https://ejournal.yayasanbhz.org/index.php/Itiqadiah/index 

Ariani, Rini, A. A. (2023). Integrasi Ilmu Pengetahuan dalam Islam: Kasus Psikologi Islam. 

Jurnal Sains Dan Teknologi, 5(2), 736. 

http://ejournal.sisfokomtek.org/index.php/saintek/article/view/2386%0Ahttps://ejourn

al.sisfokomtek.org/index.php/saintek/article/download/2386/1594 

Emanasi, F., & Akal, J. D. A. N. (2025). BIOGRAFI DAN PEMIKIRAN FILSAFAT AL-

FARABI: FILSAFAT EMANASI, KETUHANAN, KENABIAN, JIWA DAN AKAL (Vol. 

7, Issue 2). 

Engel. (2014). Islam Dan Modernisasi Menurut Nurcholish Madjid. Paper Knowledge . 

Toward a Media History of Documents. 

https://medium.com/@arifwicaksanaa/pengertian-use-case-a7e576e1b6bf 

Fadlullah, M. E., & Hidayah, F. (2020). TRANSFORMASI PEMIKIRAN AL-GHAZALI 

DARI KECENDERUNGAN RASIONAL KE SUFISTIK (Telaah Kritis Epistemologi 

Sejarah Pemikiran). Ar-Risalah: Media Keislaman, Pendidikan Dan Hukum Islam, 

18(2), 379. https://doi.org/10.29062/arrisalah.v18i2.400 

Harahap, A. S. (2021). Epistemologi:Teori, Konsep dan Sumber-Sumber Ilmu dalam Tradisi 

Islam. Dakwatul Islam, 5(1), 13–30. https://doi.org/10.46781/dakwatulislam.v5i1.204 

Harahap, Q. E. F., Ginting, A. W., & Saragih, S. N. (2024). Pembaharuan Dan Modernisasi 

Politik Islam Di Indonesia Perspektif Nurcholish Madjid ( 1965-2005 ): Menelaah 

Konsep Pemikiran Caknur. 4(1), 2704–2731. 

Hidayatullah, S. (2018). Konsep Ilmu Pengetahuan Syed Hussein Nashr: Suatu Telaah Relasi 

Sains Dan Agama. Jurnal Filsafat, 28(1), 113. https://doi.org/10.22146/jf.30199 

Maskur. (2012). ILMU SOSIAL PROFETIK KUNTOWIJOYO (Telaah atas Relasi 

Humanisasi, Liberasi, dan Transendensi). Экономика Региона, 32. 

Muliati, M. (2016). Al-Ghazali Dan Kritiknya Terhadap Filosof. Aqidah-Ta : Jurnal Ilmu 

Aqidah, 2(2), 77–86. https://doi.org/10.24252/aqidahta.v2i2.3436 

https://glonus.org/index.php/%20inklusi


 

 

https://glonus.org/index.php/ inklusi  Vol. 1, No. 2, Januari-Juni 2025 

Page | 108   

Nurrisa, F., & Hermina, D. (2025). Pendekatan Kualitatif dalam Penelitian : Strategi , 

Tahapan , dan Analisis Data Jurnal Teknologi Pendidikan Dan Pembelajaran ( JTPP 

). 02(03), 793–800. 

Penelitian, J., & Indonesia, P. (2024). MAKNA HIKMAH DALAM AL-QUR ’ AN : FONDASI 

SPIRITUAL DAN ETIKA MUSLIM MODERN. 2(1), 40–48. 

Rusydan. (n.d.). Konsep Tafsir Tarbawi Tentang Belajar : Al Ta ’ allum ِ. 62–81. 

Saepulah, A. (2021). Pentingnya Ijtihad Dalam Agama Perspektif Muhammad Iqbal Dan 

Implikasinya Bagi Teologi Dan Kemiskinan. Jurnal Ilmu Agama: Mengkaji Doktrin, 

Pemikiran, Dan Fenomena Agama, 22(2), 218–237. 

https://doi.org/10.19109/jia.v22i2.10966 

Santosa, W. H. (2019). Hegemoni budaya Priyayi dan nilai-nilai pendidikan karakter dalam 

novel Indonesia . Seri apresiasi sastra. 

Setiawan, M. A., & Asyiqien, M. Z. (2019). Urgensi Akal Menurut Al Qur’an Dan 

Implikasinya Dalam Mencapai Tujuan Pendidikan Islam. Jurnal Intelektual: Jurnal 

Pendidikan Dan Studi Keislaman, 9(01), 35–52. https://doi.org/10.33367/ji.v9i01.965 

Sufyan Muttaqin, Cecep Alba, & Sansan Ziaul Haq. (2024). Model Penafsiran Kontemporer: 

Kajian Epistemologis terhadap al-Tafsîr al-Wasîț li-al-Qur’ân al-Karîm. Jurnal Studi 

Al-Qur’an, 20(2), 137–164. https://doi.org/10.21009/20.2.03 

Wahidin, A. (2015). Wahyu Dan Akal Dalam Perspektif Al-Qur ` an. Journal Al Tadabbur : 

Jurnal Ilmu Al Quran Dan Tafsir, 2(2), 262–291. 

 

 

 

https://glonus.org/index.php/%20inklusi

