https://glonus.org/index.php/ inklusi Vol. 1, No. 2, Januari-Juni 2025

- Inklusi: Jurnal Pendidikan Islam Dan Filsafat

INKLUSI
Jurnal Pendidikan Islam dan Fitsafat

Yayasan Salmiah Education Global International
(YSEGI)

J1. Pendidikan, Kec. Pereut Sei Rotan, Kab. Deli Serdang, Sumatera Utara, 21333

Website: https://glonus.org/index.php/inklusi Email: glonus.info@gmail.com

Integrasi Wahyu dan Akal dalam epistemology Islam: Studi
Literatur Berbasis Al Qur’an dan Pemikiran Filsus Muslim

Yulia Angga Anggraina!, Usman?, Zulfadli?
L.23Universitas Islam Negeri Sunan Kalijaga Yogyakarta, Indonesia
124204082014@student.uin-suka.ac.id,

Abstrak

Penelitian ini mengkaji integrasi antara wahyu dan akal dalam epistemologi Islam melalui studi
literatur terhadap Al-Qur’an dan pemikiran filsuf Muslim dari era klasik hingga kontemporer.
Berbeda dengan tradisi Barat yang sering memisahkan aspek religius dan rasional,
epistemologi Islam memandang keduanya sebagai sumber pengetahuan yang saling
melengkapi dalam kerangka tauhid. Melalui analisis terhadap ayat-ayat Al-Qur’an dan karya
tokoh seperti Al-Kindi, Al-Farabi, Ibnu Sina, Al-Ghazali, dan Ibnu Rusyd, penelitian ini
mengidentifikasi berbagai model integrasi, mulai dari harmonisasi hingga pendekatan hierarkis
dan komplementer. Temuan penelitian menunjukkan bahwa wahyu menempati posisi
epistemologis tertinggi, namun akal tetap memiliki peran penting dalam memahami,
menafsirkan, dan mengimplementasikan wahyu secara kontekstual. Penelitian ini juga
menyoroti kontribusi pemikir kontemporer seperti Muhammad Igbal dan Seyyed Hossein Nasr
yang merekonstruksi epistemologi Islam agar lebih responsif terhadap tantangan modernitas.
Kesimpulan utama dari studi ini adalah bahwa epistemologi Islam yang integratif menawarkan
alternatif terhadap dikotomi antara ilmu rasional dan religius dalam paradigma keilmuan
modern. Pendekatan ini berpotensi menjembatani kesenjangan antara sains dan spiritualitas,
serta memberikan dasar konseptual bagi pengembangan pendidikan Islam yang holistik,
penelitian interdisipliner, dan etika keilmuan berbasis tauhid.

Kata kunci: Epistemologi Islam, Filsafat Islam, Al-Qur’an dan Taihid

Abstract

This research examines the integration between revelation and reason in Islamic epistemology
through a literature study of the Qur'an and the thoughts of Muslim philosophers from the
classical to the contemporary era. Unlike the Western tradition that often separates religious
and rational aspects, Islamic epistemology views both as complementary sources of knowledge
within the framework of tawhid. Through analysis of Qur'anic verses and the works of figures
such as Al-Kindi, Al-Farabi, Ibn Sina, Al-Ghazali, and Ibn Rushd, this study identifies various
models of integration, ranging from harmonization to hierarchical and complementary
approaches. The findings show that revelation occupies the highest epistemological position,
but reason still has an important role in understanding, interpreting, and implementing
revelation contextually. The study also highlights the contributions of contemporary thinkers

Page | 99


https://glonus.org/index.php/%20inklusi
mailto:24204082014@student.uin-suka.ac.id
https://glonus.org/index.php/inklusi
mailto:info@gmail.com

https://glonus.org/index.php/ inklusi Vol. 1, No. 2, Januari-Juni 2025
such as Muhammad Igbal and Seyyed Hossein Nasr who reconstructed Islamic epistemology
to be more responsive to the challenges of modernity. The main conclusion of this study is that
an integrative Islamic epistemology offers an alternative to the dichotomy between rational
and religious sciences in the modern scientific paradigm. This approach has the potential to
bridge the gap between science and spirituality, and provides a conceptual basis for the
development of holistic Islamic education, interdisciplinary research, and tawhid-based
scientific ethics.

Keywords: Islamic Epistemology, Islamic Philosophy, Qur'an and Tawhid.

Pendahuluan

Epistemologi, sebagai cabang filsafat yang mengkaji hakikat, sumber, dan batasan
pengetahuan, memiliki posisi sentral dalam tradisi intelektual Islam (Umi Kalsum P. S., 2023).
Berbeda dengan epistemologi dalam tradisi filsafat Barat yang cenderung sekuler dan
rasionalistik, epistemologi Islam bersifat integratif dan holistic (Iskandar, 2022). Keunikannya
terletak pada harmoni antara wahyu (revelation) dan akal (reason) sebagai dua sumber utama
pengetahuan (Amanda Afriza Putri, 2024). Integrasi ini bukan sekadar bentuk kompromi
metodologis, melainkan berakar pada pandangan dunia tauhid yang melihat seluruh realitas
sebagai manifestasi dari keesaan Allah SWT (Topan Iskandar, 2023).

Dalam sejarah pemikiran Islam, hubungan antara wahyu dan akal telah menjadi wacana
yang dinamis dan produktif. Al-Qur’an secara eksplisit mendorong penggunaan akal dalam
memahami tanda-tanda Tuhan, sebagaimana tertuang dalam Surah Al-Baqarah ayat 269:
“Allah menganugerahkan hikmah kepada siapa yang Dia kehendaki. Dan barangsiapa yang
dianugerahi hikmah, maka sungguh ia telah dianugerahi kebaikan yang banyak. Dan tidak ada
yvang dapat mengambil pelajaran kecuali orang-orang yang berakal.”. Ayat ini menegaskan
bahwa hikmah atau kebijaksanaan adalah anugerah ilahi yang dapat dicapai melalui
optimalisasi akal (Rizki Inayah Putri, 2023). Karena itu, pemanfaatan akal secara maksimal
dalam memahami wahyu menjadi keniscayaan dalam epistemologi Islam.

Filsuf Muslim klasik telah mengembangkan beragam pendekatan terhadap
epistemologi yang mencerminkan integrasi wahyu dan akal (Dahlia, 2024). Al-Kindi
menyatakan bahwa tidak ada pertentangan antara wahyu dan filsafat karena keduanya menuju
pada kebenaran yang sama. Al-Farabi mengembangkan teori inteleksi yang menjelaskan
hubungan akal manusia dengan Akal Aktif untuk memperoleh pengetahuan. Ibn Sina secara
sistematis menguraikan proses pengetahuan melalui abstraksi intelektual dalam Kitab al-Shifa.
Sementara itu, Al-Ghazali memberikan kritik terhadap filsafat dalam Tahafut al-Falasifah,
namun tetap mengakui pentingnya akal dalam Ihya Ulum al-Din sebagai bagian dari sumber
pengetahuan bersama intuisi dan pengalaman spiritual.

Respon terhadap kritik Al-Ghazali muncul dari Ibn Rusyd, yang dalam Tahafut al-
Tahafut dan Fashl al-Magal menegaskan kembali harmoni antara wahyu dan akal. Baginya,
apabila terdapat kontradiksi antara makna literal teks wahyu dengan temuan rasional, maka
wahyu harus ditafsirkan secara alegoris, karena tidak mungkin keduanya bertentangan jika
keduanya berasal dari sumber yang sama, yaitu Allah (Muliati, 2016). Di era modern, pemikir
seperti Muhammad Igbal melalui The Reconstruction of Religious Thought in Islam
menekankan pentingnya ijtihad sebagai prinsip dinamis Islam. Sementara Seyyed Hossein
Nasr menawarkan alternatif epistemologi spiritual melalui konsep scientia sacra yang
mengkritik sekularisme pengetahuan modern (Saepulah, 2021).

Di Indonesia, pemikir seperti Nurcholish Madjid dan Kuntowijoyo telah memberikan
kontribusi besar terhadap pengembangan epistemologi Islam kontemporer. Nurcholish
menekankan rasionalitas sebagai pendekatan dalam memahami Islam secara kontekstual,

Page | 100


https://glonus.org/index.php/%20inklusi

https://glonus.org/index.php/ inklusi Vol. 1, No. 2, Januari-Juni 2025
sedangkan Kuntowijoyo menawarkan gagasan “pengilmuan Islam” yang Dberupaya
mengintegrasikan nilai-nilai Islam ke dalam kerangka ilmu pengetahuan modern (Engel, 2014).
Keduanya merepresentasikan upaya menggabungkan wahyu dan akal dalam kerangka
keindonesiaan yang majemuk. Kajian literatur mengenai integrasi wahyu dan akal menjadi
semakin relevan di tengah krisis epistemologis global yang ditandai oleh dominasi scientisme
dan fideisme. Di satu sisi, ada kecenderungan mengabsolutkan akal dan empirisme dalam
memahami realitas, sementara di sisi lain, ada penolakan terhadap rasionalitas dalam
memahami agama. Epistemologi Islam menawarkan jalan tengah yang mengintegrasikan
berbagai dimensi pengetahuan secara tauhidi, yang melihat aspek rasional, empiris, dan
spiritual sebagai satu kesatuan yang tidak terpisahkan.

Penelitian ini bertujuan mengeksplorasi secara sistematis bagaimana integrasi wahyu
dan akal dikembangkan dalam epistemologi Islam, dengan fokus pada Al-Qur’an sebagai
sumber utama, serta pemikiran para filsuf Muslim klasik hingga kontemporer sebagai referensi
rasional. Melalui pendekatan studi literatur, penelitian ini menganalisis ayat-ayat Al-Qur’an
yang terkait dengan tema pengetahuan, serta mengkaji karya-karya utama tokoh-tokoh filsafat
Islam dalam menempatkan akal dalam struktur epistemologi Islam. Kontribusi penelitian ini
diharapkan dapat memperkaya wacana epistemologi Islam kontemporer, khususnya dalam
merespons dikotomi antara ilmu agama dan ilmu umum yang masih terjadi di banyak lembaga
pendidikan. Epistemologi Islam yang integratif dapat menjadi basis filosofis bagi kurikulum
pendidikan Islam yang menyeluruh, serta menawarkan alternatif paradigma keilmuan yang
lebih bermakna dan berkelanjutan. Dalam konteks Indonesia, pemahaman yang inklusif
terhadap integrasi wahyu dan akal dapat mendukung pengembangan pemikiran Islam yang
kontekstual, moderat, dan mampu berdialog dengan berbagai sistem pengetahuan global.

Metode

Penelitian ini menggunakan pendekatan kualitatif dengan metode kajian literatur
(library research) yang bersifat deskriptif-analitis (Creswell, 2020). Fokus utama penelitian
adalah menelusuri dan menganalisis gagasan-gagasan epistemologis yang menunjukkan
integrasi antara wahyu dan akal dalam tradisi pemikiran Islam. Kajian ini mencakup analisis
terhadap ayat-ayat Al-Qur’an serta pemikiran filsuf Muslim dari era klasik hingga
kontemporer. Metode ini dipilih karena sesuai dengan tujuan penelitian, yaitu mengeksplorasi
konsep dan pemikiran secara mendalam dalam khazanah keilmuan Islam, bukan untuk menguji
hipotesis secara empiris.

Sumber data dalam penelitian ini terdiri dari literatur primer dan sekunder (Rahmad
Hidayat, 2022). Literatur primer meliputi ayat-ayat Al-Qur’an yang berkaitan dengan tema
pengetahuan, akal, hikmah, dan wahyu, yang dianalisis menggunakan pendekatan tematik.
Adapun literatur sekunder mencakup karya-karya pemikiran filsuf Muslim seperti Al-Kindji,
Al-Farabi, Ibnu Sina, Al-Ghazali, Ibnu Rusyd, Muhammad Igbal, dan Seyyed Hossein Nasr,
serta pemikir Indonesia seperti Nurcholish Madjid dan Kuntowijoyo. Literatur diambil dari
kitab klasik, buku filsafat Islam, artikel jurnal ilmiah, prosiding akademik, dan karya akademik
lainnya yang diterbitkan secara nasional maupun internasional dalam rentang lima hingga
sepuluh tahun terakhir.

Proses analisis data dilakukan dengan menggunakan teknik content analysis (analisis
is1) yang dikombinasikan dengan pendekatan tematik (Umi Kalsum Z. Z., 2024). Peneliti
mengidentifikasi tema-tema utama yang relevan, seperti peran akal dalam memahami wahyu,
batas-batas epistemologis antara rasio dan teks ilahi, serta model integrasi yang ditawarkan
oleh para pemikir Islam. Setiap tema dianalisis secara kritis untuk menggali posisi dan
kontribusi masing-masing tokoh dalam membangun kerangka epistemologi Islam. Selanjutnya,
hasil analisis disintesiskan untuk merumuskan konsep integrasi wahyu dan akal yang
kontekstual dan aplikatif dalam pengembangan keilmuan serta pendidikan Islam kontemporer.

Page | 101


https://glonus.org/index.php/%20inklusi

https://glonus.org/index.php/ inklusi Vol. 1, No. 2, Januari-Juni 2025

Hasil dan Pembahasan
Konseptualisasi Wahyu dan Akal dalam Al Qur’an

Analisis terhadap ayat-ayat Al-Qur’an menunjukkan bahwa wahyu diposisikan sebagai
sumber pengetahuan yang otoritatif dan komprehensif. Al-Qur’an menyebut dirinya sebagai
hudan li al-nas (petunjuk bagi manusia) dan tibyanan [i kulli syai’ (penjelasan bagi segala
sesuatu). Konsep wahyu dalam Al-Qur’an tidak terbatas pada penyampaian informasi, tetapi
mencakup dimensi transformatif yang bertujuan untuk membentuk cara pandang dan perilaku
manusia (Sufyan Muttaqin et al., 2024). Hal ini ditegaskan dalam Surah Shad [38]: 29:
“Ini adalah sebuah Kitab yang Kami turunkan kepadamu penuh dengan berkah supaya mereka
memperhatikan ayat-ayatnya dan supaya mendapat pelajaran orang-orang yang mempunyai
pikiran.” Ayat tersebut menunjukkan bahwa wahyu dimaksudkan untuk direnungkan melalui
proses refleksi intelektual. Dengan demikian, tampak adanya relasi dialektis antara wahyu dan
akal dalam konstruksi epistemologi Al-Qur’an.

Selain itu, wahyu berfungsi sebagai furgan atau pembeda antara kebenaran dan
kebatilan. Namun, penting dicatat bahwa Al-Qur’an tidak menafikan keberadaan sumber
pengetahuan lainnya seperti akal dan pengalaman. Sebaliknya, wahyu berperan sebagai
kerangka nilai yang mengarahkan dan memaknai pengetahuan manusia agar selaras dengan
tujuan penciptaan (Sufyan Muttaqin et al., 2024).Al-Qur’an memberikan kedudukan yang
tinggi kepada akal (‘aql) sebagai instrumen utama dalam memahami realitas dan mencapai
kebenaran. Terdapat lebih dari 49 ayat yang menggunakan turunan kata ‘aq/, seperti ya ‘qilun,
ta ‘qilun, dan na ‘qilu, yang semuanya mendorong manusia untuk berpikir dan merenungkan
tanda-tanda kebesaran Allah (Setiawan & Asyiqien, 2019).

Misalnya, QS. Ali ‘Imran [3]: 190 menyatakan: “Sesungguhnya dalam penciptaan
langit dan bumi, dan silih bergantinya malam dan siang terdapat tanda-tanda bagi orang-
orang yang berakal.” Demikian pula, QS. Al-Hajj [22]: 46 menyebutkan bahwa kebutaan
spiritual tidak terletak pada mata, tetapi pada hati yang tidak digunakan untuk memahami.
Ayat-ayat ini menunjukkan bahwa penggunaan akal merupakan tuntutan dalam memahami
wahyu maupun alam semesta. Selain istilah ‘ag/, Al-Qur’an juga menggunakan kata-kata
seperti tafakkur (merenung), tadabbur (memahami secara mendalam), tafagquh (memahami
secara mendalam), dan ‘i/m (pengetahuan). Keanekaragaman terminologi tersebut
menunjukkan bahwa Al-Qur’an tidak memonopoli satu bentuk pengetahuan, melainkan
mengakui pluralitas metode kognitif sebagai bagian dari proses memahami kebenaran
(Rusydan, n.d.).

Konsep hikmah (kebijaksanaan) dalam Al-Qur’an berfungsi sebagai jembatan yang
menyatukan wahyu dan akal (Penelitian & Indonesia, 2024). Dalam QS. Al-Baqgarah [2]: 269
disebutkan: “Allah menganugerahkan hikmah kepada siapa yang Dia kehendaki. Dan
barangsiapa dianugerahi hikmah, maka sungguh ia telah dianugerahi kebaikan yang banyatk.
Dan tidak ada yang dapat mengambil pelajaran kecuali orang-orang yang berakal”. Ayat ini
mengisyaratkan bahwa hikmah bukan semata-mata hasil pemikiran rasional, tetapi juga
karunia spiritual dari Allah yang diberikan kepada mereka yang menggunakan akalnya secara
benar. Hikmah mencerminkan kemampuan untuk mengintegrasikan pengetahuan teoretis dan
praktis, rasional dan spiritual, serta normatif dan empiris. Dalam kerangka ini, hikmah tidak
membedakan secara kaku antara wahyu dan akal, melainkan memadukannya dalam satu
kesatuan pemahaman yang utuh dan kontekstual (Penelitian & Indonesia, 2024).

Model-Model Integrasi Wahyu dan Akal dalam Pemikiran Filsuf Muslim Klasik
Al-Kindi (801-873 M), yang dikenal sebagai “Filsuf Arab”, merupakan salah satu

pionir dalam upaya mengintegrasikan tradisi filosofis Yunani dengan ajaran Islam. Dalam

karyanya “Risalah fi al-'Aql” (Risalah tentang Akal), Al-Kindi mengembangkan teori tentang

Page | 102


https://glonus.org/index.php/%20inklusi

https://glonus.org/index.php/ inklusi Vol. 1, No. 2, Januari-Juni 2025
akal yang terinspirasi dari pemikiran Aristoteles namun dimodifikasi untuk selaras dengan
pandangan dunia Islam. Al-Kindi menegaskan bahwa tidak ada pertentangan antara filsafat dan
wahyu, karena keduanya mengarah pada kebenaran yang sama (Angraini, 2023). Dalam
karyanya “Fi al-Falsafah al-Ula” (Tentang Filsafat Pertama), ia menulis: “Kita tidak perlu
malu untuk mengakui kebenaran dan mengambilnya dari manapun asalnya, meskipun
kebenaran itu datang dari bangsa-bangsa yang jauh dan umat-umat yang berbeda dengan
kita”. Model integrasi yang dikembangkan Al-Kindi bersifat hierarkis, di mana wahyu
ditempatkan pada posisi tertinggi sebagai sumber pengetahuan yang paling komprehensif dan
tidak terbantahkan. Filsafat, menurut Al-Kindi, adalah alat yang berguna untuk memahami dan
mengartikulasikan kebenaran wahyu, namun memiliki keterbatasan yang inheren karena
keterbatasan akal manusia (Angraini, 2023) .

Al-Farabi (870-950 M) mengembangkan model integrasi yang lebih kompleks melalui
teori inteleksi dan kenabian (Santosa, 2019). Dalam karyanya “Ara’ Ahl al-Madinah al-
Fadhilah” (Pandangan Penduduk Kota Utama), Al-Farabi menjelaskan bagaimana akal
manusia dapat berhubungan dengan akal aktif (Active Intellect) untuk memperoleh
pengetahuan. Menurut Al-Farabi, terdapat hierarki intelektual yang dimulai dari Akal Pertama
(emanasi langsung dari Tuhan) hingga akal aktif yang berhubungan dengan dunia sublunary.
Manusia dapat mencapai pengetahuan melalui kontak dengan Akal Aktif, yang memungkinkan
transformasi dari akal potensial menjadi akal actual (Santosa, 2019).

Teori kenabian Al-Farabi menawarkan penjelasan filosofis tentang bagaimana wahyu
dapat dipahami dalam kerangka rasional. Menurut Al-Farabi, nabi adalah individu yang
memiliki kapasitas intelektual dan imajinatif yang luar biasa, yang memungkinkannya
menerima pengetahuan dari Akal Aktif tidak hanya dalam bentuk konseptual tetapi juga dalam
bentuk simbolis yang dapat dikomunikasikan kepada masyarakat umum (Emanasi & Akal,
2025). Model integrasi Al-Farabi menjembatani kesenjangan antara pengetahuan filosofis yang
bersifat abstrak dan universal dengan pengetahuan religius yang bersifat konkret dan partikular.
Dalam pandangannya, wahyu dan filsafat adalah dua ekspresi dari kebenaran yang sama,
dengan wahyu menyajikan kebenaran dalam bentuk yang dapat diakses oleh masyarakat
umum, sementara filsafat menyajikannya dalam bentuk demonstratif yang dapat dipahami oleh
mereka yang terlatih dalam penalaran logis (Emanasi & Akal, 2025).

Ibnu Sina (980-1037 M) mengembangkan epistemologi yang mengintegrasikan
elemen-elemen Aristotelian, Neoplatonis, dan Qur’ani. Dalam karyanya “Al-Isyarat wa al-
Tanbihat” (Isyarat dan Peringatan), Ibnu Sina menjelaskan berbagai tingkatan pengetahuan,
mulai dari persepsi inderawi hingga intuisi intelektual. Ibnu Sina membedakan antara akal aktif
dan akal pasif dalam diri manusia (Emanasi & Akal, 2025). Akal pasif memiliki potensi untuk
menerima pengetahuan, sementara akal aktif memungkinkan aktualisasi potensi tersebut
melalui abstraksi dari data inderawi atau melalui iluminasi dari Akal Aktif universal.

Konsep iluminasi (isyraq) dalam epistemologi Ibnu Sina menawarkan jembatan antara
pengetahuan diskursif yang diperoleh melalui penalaran logis dan pengetahuan intuitif yang
diperoleh melalui pengalaman langsung. [luminasi ini dapat dipahami sebagai momen di mana
kebenaran terungkap dengan jelas kepada intelek, mirip dengan bagaimana cahaya
memungkinkan mata untuk melihat objek-objek fisik (Emanasi & Akal, 2025). Model integrasi
Ibnu Sina bersifat komplementer, di mana wahyu dan akal dipandang sebagai dua sumber
pengetahuan yang saling melengkapi. Wahyu memberikan kerangka metafisik dan moral yang
komprehensif, sementara akal memungkinkan eksplorasi dan artikulasi kerangka tersebut
secara sistematis (Ariani, Rini, 2023).

Al-Ghazali (1058-1111 M) merepresentasikan titik balik penting dalam diskursus
epistemologis Islam. Dalam karyanya “Tahafut al-Falasifah” (Kerancuan Para Filsuf), Al-
Ghazali mengkritik beberapa posisi metafisik para filsuf Muslim yang dianggapnya
bertentangan dengan ajaran Islam, khususnya terkait keabadian alam, pengetahuan Tuhan

Page | 103


https://glonus.org/index.php/%20inklusi

https://glonus.org/index.php/ inklusi Vol. 1, No. 2, Januari-Juni 2025
tentang partikular, dan kebangkitan jasad (Fadlullah & Hidayah, 2020). Namun, kritik Al-
Ghazali tidak mewakili penolakan terhadap akal secara keseluruhan. Dalam karyanya “Al-
Mungqidh min al-Dhalal” (Pembebas dari Kesesatan), Al-Ghazali menjelaskan perjalanan
intelektualnya yang dimulai dengan keraguan metodis dan berakhir dengan sintesis antara
pengetahuan rasional, empiris, dan spiritual (Fadlullah & Hidayah, 2020).

Al-Ghazali mengembangkan epistemologi yang mengakui berbagai modus
pengetahuan, termasuk pengetahuan inderawi (hissiyat), pengetahuan rasional (aqgliyat), dan
pengetahuan spiritual (dzauqiyat). la menegaskan bahwa setiap modus pengetahuan memiliki
validitas dalam domainnya masing-masing, namun juga memiliki batasan yang inheren. Model
integrasi Al-Ghazali bersifat hierarkis dan komplementer (Fadlullah & Hidayah, 2020). Ila
menempatkan pengetahuan spiritual yang diperoleh melalui pengalaman langsung (dzauq)
pada posisi tertinggi, namun mengakui peran penting pengetahuan rasional dalam memahami
dan mengartikulasikan pengalaman tersebut. Wahyu, dalam pandangan Al-Ghazali, berfungsi
sebagai sumber dan kriteria validasi bagi semua bentuk pengetahuan.

Ibnu Rusyd (1126-1198 M) merespons kritik Al-Ghazali terhadap filsafat dalam
karyanya “Tahafut al-Tahafut” (Kerancuan dari Kerancuan). Ia membela posisi filosofis yang
dikritik Al-Ghazali dan menegaskan kembali harmoni antara wahyu dan penalaran
demonstratif. Dalam karyanya “Fashl al-Magal” (Risalah Pemisah), Ibnu Rusyd
mengembangkan teori tentang hubungan antara syariah dan hikmah (filsafat). Ia berargumen
bahwa syariah mewajibkan penggunaan penalaran demonstratif bagi mereka yang memiliki
kapasitas untuk itu, berdasarkan ayat-ayat Al-Qur’an yang mendorong perenungan dan refleksi
(Al-tahafut, 2023).

Ibnu Rusyd membedakan tiga tingkatan wacana dalam Al-Qur’an: retoris (khitabi)
yang ditujukan untuk masyarakat umum, dialektis (jadali) untuk teolog, dan demonstratif
(burhani) untuk filsuf. Pembedaan ini memungkinkannya untuk menjelaskan bagaimana Al-
Qur’an dapat dipahami pada berbagai tingkatan sesuai dengan kapasitas intelektual
pembacanya (Al-tahafut, 2023). Model integrasi Ibnu Rusyd bersifat harmonis dan non-
kontradiktif. [a menegaskan bahwa “kebenaran tidak dapat bertentangan dengan kebenaran”,
sehingga jika terjadi kontradiksi antara interpretasi literal wahyu dan kesimpulan demonstratif
akal, maka interpretasi wahyu harus ditafsirkan kembali secara alegoris (Al-tahafut, 2023).
Namun, ia juga menekankan bahwa interpretasi alegoris harus dibatasi pada kalangan yang
memiliki kapasitas intelektual untuk memahaminya, sementara masyarakat umum sebaiknya
berpegang pada interpretasi literal.

Perkembangan Epistemologi Integratif Muslim Kontenporer

Muhammad Igbal (1877-1938), dalam karya monumentalnya 7he Reconstruction of
Religious Thought in Islam, berusaha merekonstruksi epistemology Islam dengan
menggabungkan khazanah filsafat Islam klasik dan temuan ilmu pengetahuan modern. la
mengkritik rasionalisme abstrak yang tercerabut dari pengalaman konkret, sekaligus menolak
empirisme reduksionis yang menafikan aspek spiritual dalam realitas (Anwar et al., 2024).
Igbal menekankan pentingnya pengalaman religius sebagai sumber pengetahuan yang valid,
yang harus dipertimbangkan sejajar dengan pengetahuan ilmiah. Model integrasi yang
ditawarkan Igbal bersifat dinamis dan evolusioner. Ia memandang wahyu bukan sebagai
kumpulan doktrin statis, melainkan sebagai inspirasi transenden yang terus berkembang dan
relevan sepanjang zaman (Anwar et al., 2024).

Seyyed Hossein Nasr (lahir 1933) merupakan salah satu tokoh penting dalam upaya
menghidupkan kembali dimensi spiritual dalam epistemologi Islam. Dalam berbagai karyanya,
terutama Knowledge and the Sacred, Nasr mengajukan konsep scientia sacra (ilmu suct)
sebagai bentuk pengetahuan yang tidak hanya bersifat rasional dan empiris, tetapi juga
terhubung langsung dengan dimensi transenden. la mengkritik epistemologi modern yang

Page | 104


https://glonus.org/index.php/%20inklusi

https://glonus.org/index.php/ inklusi Vol. 1, No. 2, Januari-Juni 2025
cenderung sekular, fragmentatif, dan reduksionis, karena memisahkan pengetahuan dari nilai-
nilai spiritual dan ilahiah (Hidayatullah, 2018). Bagi Nasr, pengetahuan sejati harus bersumber
dari wahyu dan selaras dengan akal yang disucikan (intellectus), yaitu akal yang tunduk pada
kebenaran metafisis. la menegaskan bahwa manusia memiliki potensi untuk memperoleh
pengetahuan intuitif melalui penyucian jiwa dan kedekatan dengan Tuhan (Hidayatullah,
2018). Dalam kerangka ini, integrasi wahyu dan akal bukan sekadar penggabungan dua
sumber, melainkan pemulihan keseimbangan antara dimensi rasional, spiritual, dan etis dalam
struktur pengetahuan. Pandangan Nasr menawarkan alternatif epistemologi Islam yang mampu
berdiri sejajar dengan sains modern, namun tetap berpijak pada nilai-nilai ilahiah.

Di Indonesia, gagasan integrasi wahyu dan akal juga dikembangkan oleh para
intelektual Muslim seperti Nurcholish Madjid dan Kuntowijoyo. Nurcholish Madjid (1939—
2005) menekankan pentingnya rasionalitas sebagai bagian dari ajaran Islam yang mendukung
keterbukaan terhadap ilmu pengetahuan (Q. E. F. Harahap et al., 2024). Dalam berbagai
tulisannya, ia menegaskan bahwa Islam adalah agama yang sangat menghargai akal dan
pengetahuan, dan karenanya umat Islam harus aktif terlibat dalam pengembangan ilmu
pengetahuan kontemporer. Rasionalitas dalam Islam, menurutnya, harus dijalankan dalam
bingkai etika wahyu (Q. E. F. Harahap et al., 2024).

Sementara itu, Kuntowijoyo (1943-2005) mengembangkan gagasan “pengilmuan
Islam”, yaitu suatu upaya sistematis untuk membumikan nilai-nilai Islam ke dalam kerangka
ilmu pengetahuan modern tanpa menjadikannya dogmatis (Maskur, 2012). Dalam
pandangannya, ilmu harus diarahkan oleh nilai-nilai transendental yang bersumber dari wahyu,
tetapi juga dikembangkan dengan metode ilmiah yang dapat dipertanggungjawabkan secara
rasional. Kuntowijoyo menekankan pentingnya objektivitas ilmiah yang dikritisi oleh
spiritualitas profetik, sehingga ilmu pengetahuan tidak sekadar menjadi alat produksi tetapi
juga alat pembebasan dan pencerahan umat (Maskur, 2012). Kontribusi kedua tokoh ini
menunjukkan bahwa integrasi wahyu dan akal dalam epistemologi Islam dapat dikembangkan
dalam konteks lokal dan kontemporer. Melalui pemikiran mereka, terbuka ruang bagi
pengembangan paradigma keilmuan yang berbasis pada nilai-nilai Islam sekaligus responsif
terhadap tantangan zaman.

Kesimpulan

Berdasarkan studi literatur, dapat disimpulkan bahwa epistemologi Islam yang
mengintegrasikan wahyu dan akal merupakan ciri khas utama yang membedakannya dari
tradisi lain. Integrasi ini mencerminkan pandangan dunia tauhid, di mana pengetahuan
dipandang sebagai jalan menuju pemahaman utuh atas realitas dan kebenaran. Wahyu dan akal
diposisikan sebagai sumber pengetahuan yang saling melengkapi wahyu sebagai kebenaran
absolut, dan akal sebagai instrumen untuk memahami dan mengaplikasikannya. Sejarah
pemikiran Islam menunjukkan beragam model integrasi ini, mulai dari harmonisasi rasional
oleh Al-Kindi dan Al-Farabi, hingga sintesis spiritual-rasional oleh Al-Ghazali, Ibnu Rusyd,
serta tokoh modern seperti Igbal dan Nasr. Pendekatan integratif ini menawarkan alternatif atas
dikotomi ilmu agama dan sains modern, serta memberikan dasar filosofis dan metodologis bagi
pendidikan Islam yang holistik yang menggabungkan aspek intelektual, spiritual, dan etis
secara seimbang.

Daftar Pustaka

Amanda Afriza Putri, L. R. (2024). ANALISIS PERILAKU MAHASISWI SEBAGAI
KONSUMEN MUSLIM TERHADAP DAYA BELI PRODUK ONLINE DI E-
COMMERCE SHOPEE. ESENSI: Jurnal Manajemen Bisnis, 27(2), 8-24. From
https://esensijournal.com/index.php/esensi/article/view/33

Page | 105


https://glonus.org/index.php/%20inklusi

https://glonus.org/index.php/ inklusi Vol. 1, No. 2, Januari-Juni 2025
Creswell, J. W. (2020). Research Design: Qualitative, Quantitative, and Mixed Methods
Approaches (4th ed.). Thousand Oaks, CA: Sage Publications.

Dahlia, T. I. (2024). Strategi Kepala Madrasah Dalam Meningkatkan Kedisiplinan Guru Di
Madrasah Tsanawiyah Swasta Tahfidzul Quran Kota Tanjungbalai. Journal of
Multidisciplinary Scientific Studies (IJOMSS), 2(5), 12-21.
doi:https://doi.org/10.33151/ijjomss.v2i5.359

Hendri Yahya Sahputra, S. W. (2024). Pemanfaatan Media Sosial Sebagai Sarana Pendukung
Keberhasilan Pendidikan Di SMP Bumi Qur’an Siantar. Jurnal Mudarrisuna: Media
Kajian Pendidikan Agama Islam, 14(4), 476-487.
doi:http://dx.doi.org/10.22373/jm.v14i4.24509

Intan Bayzura Sirait, J. D. (2025). ANALISIS FAKTOR — FAKTOR PENGHAMBAT
PERUBAHAN DALAM KURIKULUM MERDEKA Di Madrasah Ibtidaiyah Swasta
Kota Tanjungbalai. Jurnal Abshar (Hukum Keluarga Islam, Pendidikan, Kajian Islam
dan Humaniora), 5(1), 20-24.

Iskandar, T. (2022). PENDIDIKAN TAUHID TERHADAP MOTIVASI HIDUP DALAM
PERSPEKTIF AL-QURAN. Reflektika, 397-412.

Nurlaila Sapitri, S. N. (2023). Textbook Analysis of Al-‘Arabiyyah Baina Yadai Auladina Vol
1 in The Rusydi Ahmad Thuaimah’s Perspective. Asalibuna, 7(01), 1-13.
doi:https://doi.org/10.30762/asalibuna.v7i01.1053

Putri Nurhida Harahap, 1. T. (2024). Manajemen Pengembangan Sumber Daya Manusia Bank
Syari’ah Indonesia Kota Medan. Jurnal El Rayyan: Jurnal Perbankan Syariah, 3(1),
11-25. doi:https://doi.org/10.59342/jer.v311.511

Putri Syahri, S. S. (2024). Implementasi moderenisasi agama di Kampus UIN Raden Fatah
Palembang dengan tujuan bisa saling menghargai antar budaya dan agama. Academy of
Education Journal, 15(1), 278-287. doi:https://doi.org/10.47200/ao0ej.v1511.2171

Rahmad Hidayat, T. 1. (2022). Strategi Meningkatkan Penghasilan untuk Kesejahteraan
Keluarga Pedagang. Inovatif: Jurnal Ekonomi, Manajemen, Akuntansi, Bisnis Digital
dan Kewirausahaan, 1(4), 305-315. doi:https://doi.org/10.55983/inov.v1i4.197

Rizki Inayah Putri, T. . (2023). PENGEMBANGAN MODUL FIKIH BERBASIS INQUIRY
LEARNING DI KELAS VIII MADRASAH TSANAWIYAH NEGERI I
MANDAILING NATAL. Edu Global: Jurnal Pendidikan Islam, 4(1), 54-62.
doi:https://doi.org/10.56874/eduglobal.v4i1.1159

Sugiyono. (2022). Metode Penelitian Kuantitatif, Kualitatif, Dan R&D. Bandung: CV.
Alfabeta.

Topan Iskandar, U. K. (2023). Filsafat Manajemen Pendidikan Islam: Telaah manajemen
Pendidikan dari Sudut Pandang Filsafat Islam. Nganjuk: DEWA PUBLISHING.

Umi Kalsum, P. S. (2023). ISU-ISU KONTEMPORER. Jambi: PT. Sonpedia Publishing.

Page | 106


https://glonus.org/index.php/%20inklusi

https://glonus.org/index.php/ inklusi Vol. 1, No. 2, Januari-Juni 2025

Umi Kalsum, Z. Z. (2024). Strategi Ketua Jurusan PAI Kampus Universitas Ahmad Dahlan
dalam Mengembangkan Kampus Merdeka untuk Mutu Lulusan. Journal of Education
Research, 5(1), 76-83. doi:https://doi.org/10.37985/jer.v511.764

Al-tahafut, D. A. N. T. (2023). DALAM TAHAFUT AL-FALASIFAH UNIVERSITAS ISLAM
NEGERI AR-RANIRY.

Amalia, M., Agama, T., Masjid, 1., & Yogyakarta, S. (2024). A/-Kindi : Filsuf Muslim Pertama
dan Relevansinya dalam Pendidikan Islam Kontemporer. 13(2), 366—385.

Angraini, D. A. (2023). Harmonization or Harmony, Al-Kindi, Philosophy and Religion.
Journal of  Islamic Thought and Philosophy, 2(1), 1-19.
https://doi.org/10.15642/jitp.2023.2.1.1-19

Anwar, A., Sekolah, P., Agama, T., & Tapanuli, I. (2024). Rekonstruksi Pemikiran Islam
Muhammad Igbal. Jurnal Hukum Dan I[lmu-Iimu Kesyariahan, 1(2), 141-168.
https://ejournal.yayasanbhz.org/index.php/Itigadiah/index

Ariani, Rini, A. A. (2023). Integrasi [lmu Pengetahuan dalam Islam: Kasus Psikologi Islam.
Jurnal Sains Dan Teknologi, 502), 736.
http://ejournal.sisfokomtek.org/index.php/saintek/article/view/2386%0Ahttps://ejourn
al.sisfokomtek.org/index.php/saintek/article/download/2386/1594

Emanasi, F., & Akal, J. D. A. N. (2025). BIOGRAFI DAN PEMIKIRAN FILSAFAT AL-
FARABI: FILSAFAT EMANASI, KETUHANAN, KENABIAN, JIWA DAN AKAL (Vol.
7, Issue 2).

Engel. (2014). Islam Dan Modernisasi Menurut Nurcholish Madjid. Paper Knowledge .
Toward a Media History of Documents.
https://medium.com/@arifwicaksanaa/pengertian-use-case-a7e576e1b6bf

Fadlullah, M. E., & Hidayah, F. (2020). TRANSFORMASI PEMIKIRAN AL-GHAZALI
DARI KECENDERUNGAN RASIONAL KE SUFISTIK (Telaah Kritis Epistemologi
Sejarah Pemikiran). Ar-Risalah: Media Keislaman, Pendidikan Dan Hukum Islam,
18(2), 379. https://doi.org/10.29062/arrisalah.v1812.400

Harahap, A. S. (2021). Epistemologi: Teori, Konsep dan Sumber-Sumber [lmu dalam Tradisi
Islam. Dakwatul Islam, 5(1), 13-30. https://doi.org/10.46781/dakwatulislam.v511.204

Harahap, Q. E. F., Ginting, A. W., & Saragih, S. N. (2024). Pembaharuan Dan Modernisasi
Politik Islam Di Indonesia Perspektif Nurcholish Madjid ( 1965-2005 ): Menelaah
Konsep Pemikiran Caknur. 4(1), 2704-2731.

Hidayatullah, S. (2018). Konsep Ilmu Pengetahuan Syed Hussein Nashr: Suatu Telaah Relasi
Sains Dan Agama. Jurnal Filsafat, 28(1), 113. https://doi.org/10.22146/j£.30199

Maskur. (2012). ILMU SOSIAL PROFETIK KUNTOWIJOYO (Telaah atas Relasi
Humanisasi, Liberasi, dan Transendensi). Sxonomuxa Pecuona, 32.

Muliati, M. (2016). Al-Ghazali Dan Kritiknya Terhadap Filosof. Aqidah-Ta : Jurnal Ilmu
Agidah, 2(2), 77-86. https://doi.org/10.24252/aqidahta.v212.3436

Page | 107


https://glonus.org/index.php/%20inklusi

https://glonus.org/index.php/ inklusi Vol. 1, No. 2, Januari-Juni 2025

Nurrisa, F., & Hermina, D. (2025). Pendekatan Kualitatif dalam Penelitian : Strategi ,
Tahapan , dan Analisis Data Jurnal Teknologi Pendidikan Dan Pembelajaran ( JTPP
). 02(03), 793-800.

Penelitian, J., & Indonesia, P. (2024). MAKNA HIKMAH DALAM AL-QUR * AN : FONDASI
SPIRITUAL DAN ETIKA MUSLIM MODERN. 2(1), 40—48.

Rusydan. (n.d.). Konsep Tafsir Tarbawi Tentang Belajar : Al Ta ’ allum 1. 62-81.

Saepulah, A. (2021). Pentingnya Ijtihad Dalam Agama Perspektif Muhammad Igbal Dan
Implikasinya Bagi Teologi Dan Kemiskinan. Jurnal Ilmu Agama: Mengkaji Doktrin,
Pemikiran, Dan Fenomena Agama, 22(2), 218-237.
https://doi.org/10.19109/jia.v22i2.10966

Santosa, W. H. (2019). Hegemoni budaya Priyayi dan nilai-nilai pendidikan karakter dalam
novel Indonesia . Seri apresiasi sastra.

Setiawan, M. A., & Asyiqgien, M. Z. (2019). Urgensi Akal Menurut Al Qur’an Dan
Implikasinya Dalam Mencapai Tujuan Pendidikan Islam. Jurnal Intelektual: Jurnal
Pendidikan Dan Studi Keislaman, 9(01), 35-52. https://doi.org/10.33367/ji.v9101.965

Sufyan Muttaqin, Cecep Alba, & Sansan Ziaul Haq. (2024). Model Penafsiran Kontemporer:
Kajian Epistemologis terhadap al-Tafsir al-Wasit li-al-Qur’an al-Karim. Jurnal Studi
Al-Qur’an, 20(2), 137-164. https://doi.org/10.21009/20.2.03

Wahidin, A. (2015). Wahyu Dan Akal Dalam Perspektif Al-Qur " an. Journal Al Tadabbur :
Jurnal Ilmu Al Quran Dan Tafsir, 2(2), 262-291.

Page | 108


https://glonus.org/index.php/%20inklusi

